Грядущий Будда

Арья Майтрея

\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

БОДХИСАТВА МАЙТРЕЯ И БУДДА АРЬЯ МАЙТРЕЯ

ИССЛЕДОВАНИЕ САЯ У ЧИТ ТИНА

Перевод с английского Юрьевой Н. В.

 Бирманский наставник У Чит Тин собрал в данной работе все сведения, которые можно почерпнуть о грядущем будде Майтрее из канонической и постканонической литературы буддизма Тхеравады.

Читатель сможет познакомиться с изначальными истоками традиции почитания грядущего будды Майтреи в первоначальном буддизме, которая затем широко распространилась в северном буддизме Ваджраяны.

Для практикующих буддистов исследование представляет интерес в виду подробного описания пути великих бодхисаттв к состоянию будды, а так­же описания благородных качеств грядущего будды.

Исследователи буддизма познакомятся с мировоззрением и мироощущением буддистов в ранний период формирования буддийской религиозной доктрины.

СОДЕРЖАНИЕ

Введение

Бодхисаттва Майтрея

Будда Арья Майтрея

 Продолжительность сансаны Будды Готамы

 Приход Будды Арьи Майтреи

Рождение следующего Будды

Санкха, монарх, вращающий колесо

Восхождение бодхисатвы Майтреи

Как встретить Будду Майтрею

Приложение 1.

Летопись о грядущем Будде Анагаватамса

Приложение 2.

Намерение встретить Будду Арью Майтрею

Примечания

Намо Тасса Бхагавато

Архатто Саммасамбуддаса

ВВЕДЕНИЕ

В это книге мы собрали всю информацию о грядущем Будде (1), какую только смогли найти в традиции Тхеравады. В Бирме и на Шри-Ланке грядущего Будду называют Арья Майтрея, Благородный Майтрея (2). Термин «Арья», добавленный к имени уже в некоторых постканонических палийских текстах, выражает глубокое уважение к бодхисаттве, который достигнет Пробуждения в лучших условиях. И действительно, все аспекты его восхождения как Будды относятся к высшим достижениям среди Будд прошлого, как это записано в «Буддавамсе» («Летопись о Буддах»).

 Совершенно естественно, что со временем все больше людей начинают стремиться к встрече с Буддой Арьей Майтреей – и не только потому, что становится все труднее достичь Пробуждения, но и из-за разумного желания не упустить такой редкой возможности. В предисловии к собственному переводу «Дасабодхисаттуппаттикатхи» («Истории о рождениях десяти бодхисаттв») Почитаемый Х. Саддатисса приводит несколько работ, входящих в палийские комментарии и летописи и сингальские буддийские тексты, в которых авторы выражают свое желание встретиться с грядущим Буддой (3).

Комментарий к «Джатакам» заканчивается стихотворением, где автор выражает свое желание встретиться с бодхисаттвой Майтреей на небесах Тушита и получить от него, когда тот придет как Будда (4), ясное предсказание о своем достижении буддовости. Сингальская версия «Вишуддимагги» заканчивается пожеланием автора родиться в мире дэвов Таватимса и достичь окончательного освобож­дения под руководством Будды Майтреи (5). Почи­таемый Саддатисса приписывает эти стихи Ашину Буддагхоше, но, похоже, они более позднего сочине­ния. Желание встретиться с Буддой Майтреей так­же можно найти в конце сингальского манускрипта Ашина Буддагхоши «Аттхасалини»(6).

Почитаемый Саддатисса также приводит много цитат из палийских летописей («Махавамса»и «Чулавамса**»**), где сингальские короли восхваляют Майтрею (7). Король Дуттхагамаии, правивший во II в. до н.э., рассматривается как тот, кому суждено стать главным учеником следующего Будды.

Королевская и другая знать Бирмы часто выска­зывала похожие намерении. Это привело к построй­кам пятиугольных пагод в Пагане. Паул Страшан указывает, что с Пагоды Дхамма-Язика (Дамразик), построенной в 1196 г. королем Ситу Вторым, в Бир­ме началось «добавление пятой стороны к храмам и землям, окружающим ступы, которое является, возможно, первым прецедентом в буддийском Мире. А бирманцы, похоже, первое сообщество в мире, ис­пользующее в архитектурной работе пятиугольное построение. Источником этого движения служит ре­лигиозная идея: культ Майтреи, грядущего Будды, и настоящий цикл пяти Будд (8)». Две надписи XIII в. на храме в Бодхгае сообщают, что ремонт храма был осуществлен милостью короля Бирмы Кьявсвой, по­следним же стихом идет намерение стать учеником Будды Майтреи (9). И на Шри-Ланке многие буддий­ские тексты заканчиваются пожеланием встретить БуддуАрью Майтрею.

Подобно тому как с течением времени информа­ция о грядущем Будде Майтрее обретает все боль­шую значимость, тексты, дающие эту информацию, в основном относятся к достаточно позднему пери­оду. «Анагатавамса», как считается, была написана Ашином Кассапой из Мохавиччхедани (1160-1230) (10). Очень трудно определить, какие тексты явля­ются самыми ранними, если речь идет о палийских комментариях, комментариях на комментарии, ле­тописях и других постканонических писаниях. Нам доступны все писания, являющиеся частью тради­ции Тхеравады, но мы должны помнить, что такие тексты, как «Дасабодхисаттуппаттикатха» («Исто­рии о рождениях десяти бодхисаттв»), «Дасабодхисатта-уддеша», «Дасаваттхуппакарана» и «Сихаваттхуппакарана», похоже, содержат информацию, которая была добавлена в более поздний период. Это становится особенно заметным по расхождениям имен и цифр в различных версиях текстов.

Но конечно, человеку, если он хочет встретиться с Буддой и достичь нирваны, нужно нечто большее, чем просто желание. Будда Готама велел нам прак­тиковать добродетель, концентрацию и мудрость. В наши дни наблюдается стремление видоизме­нить Учение Будды. Будда Готама предвидел это и предостерегал своих учеников, чтобы они были внимательны и практиковали только то, чему он их учил. Почитаемый Махакассапа собрал Первый буддийский Собор почти сразу после кончины Буд­ды с тем, чтобы еще раз услышать Учение. Сангха сохраняла Учение в целости многие века, а Шестой буддийский Собор, проведенный в Бирме в 1954 - 1956 гг., стал последним усилием, направленным на сохранение чистоты трех корзин («Типитаки»).

В буддийской традиции считается, что с Буддой Арьей Майтреей смогут встретиться те, кто живет в соответствии с Учением. Считается, что сила гря­дущего Будды будет настолько велика, что еще до своего пришествия он будет помогать тем, кто в этой жизни живет по Учению, но в прошлом совершал поступки, ведущие в низкие миры. Намеки на это просматриваются в палийских писаниях о силе рас­пределения заслуг.

В Дхаммападе, стих 354, Будда говорит: «Саббаданам дхаммаданам джинати» — «Дар Дхаммы превос­ходит все другие дары». Конечно, это не означает, что мы не должны жертвовать материальные вещи. Но жертвование Дхаммы возможно только во время су­ществования Учения Будды, поэтому мы не должны сильно погружаться в размышления о материальном, пренебрегая самым важным видом жертвования.

Да приложат все люди правильные усилия, что­бы достичь нирваны!

Сая У Чит Тин

Международный медитативный центр

БОДХИСАТТВА МАТРЕЯ

Уттама Меттеё Рамо Пасенади Косало ча

Абхибху Дигхасони ча Чандани ча Субо

Тодеябрахмано

Налагири Палалеё бодхисатта ануккамена

Самбодхим лабханти анагате.

(Будда Готама предсказал:)

В будущем (десять) бодхисаттв достигнут пол­ного пробуждения в таком порядке: самый почитаемый (Арья) Майтрея, (король) Рама, (король) Пасенади Косалы, (дэва) Абхибху, (асура-дэва) Дигхасони, (брахман) Чанда­ни, (молодой человек) Субха, брахман Тодея, (слон) Нилагири, (слон) Палалея. (11)

Важнейшее намерение для любого человека — до­биться истинной свободы, нирваны. Когда человек оказывается перед лицом Учащего Будды и полу­чает четкое предсказание, то становится тем, кому суждено достичь пробуждения, бодхисаттвой (12).

Бодхисаттвы бывают трех видов:

1. стремящиеся стать Пробудившимся как ученик Учащего Будды:

а) обычные ученики (савака),

б) восемьдесят лучших учеников (махасавака),

в) два главных ученика (аггасавака);

1. стремящиеся стать Пробудившимся своими собственными усилиями, но не обучающие дру­гих пути Пробуждения (паччека-бодхисаттва); и
2. стремящиеся стать Пробудившимся своими собственными усилиями и обучающие других пути Пробуждения (махабодхисатта) (13).

В данной книге мы уделим особое внимание послед­нему типу бодхисаттв, к которому, в частности, от­носится и следующий Будда, Майтрея (14).

Совершенно естественно, что интерес к приходу Будды растет год от года. Когда был Будда Готама, люди направляли свои усилия на практику Учения и достижение пробуждения. Вскоре после его кончи­ны Учение было собрано, и с тех пор особой заботой становилось сохранить его в чистоте, чтобы оно со­хранило свою эффективность.

 Число достигших нирваны становится все мень­ше, и люди все чаще начинают задумываться о встре­че со следующим Буддой и достижении пробужде­ния под его руководством (15). Важно, однако, чтобы мы не пренебрегали практикой Учения Будды. Позволяет нам встретиться с Буддой не просто желание, но развитие десяти совершенств и стремление к прогрессу в практике в любое удобное для этого время. Сейчас это особенно важно, так как Учение Будды находится на закате и становится все проще упасть в четыре низких удела. А если это случится, человек вряд ли сможет встретиться со следующим Буддой.

 Учащий Будда — величайшее существо из всех, а подготовка к достижению уровня высшего про­буждения (саммасамбодхи) занимает у него гораз­до больше времени, чем подготовка к пробуждению ученика или паччека-будды.

В комментариях к палийскому канону детально описывается подготовка махабодхнсатты. Великая душа (махасатта) развивает десять совершенств (па­рами) дальше и глубже, чем это делают другие типы бодхисаттв. Человек, становящийся обычным учеником Учащего Будды, должен работать по развитию десяти совершенств от десяти до ста тысяч кальп (16). Лучшие ученики должны готовиться сто тысяч кальп. Главные ученики должны работать одну асакхейю и сто тысяч кальп. Чтобы стать паччека-буддой, требуется две асакхейи. Но чтобы стать Учащим Буд­дой, человек должен развивать совершенства трех уровней, в сумме дающие тридцать совершенств (17). Три уровня совершенств подразумевают жертвова­ние материальным имуществом на обычном уровне, жертвование телом на среднем уровне и жертвова­ние собственной жизнью на высшем уровне (18). Есть и другие трактовки трех уровней (19), некоторые из которых будут интересны и современным медитаторам. Три уровня могут быть поняты как: 1) радо­ваться заслугам людей. 2) побуждать людей к прак­тике Учения, 3) практиковать самому. Или их можно понять так: обретение заслуг и знаний на первом уровне ведет к счастью, на втором уровне оно ведет к достижению нирваны, а на третьем уровне оно ведет к помощи другим по достижению этих видов счастья.

Великий бодхисаттва достигает трех уровней совершенства в жертвовании (дана), жертвуя 1) свое имущество, детей и жену, 2) члены и органы своего тела, 3) свою жизнь. Совершая даяние трех видов и отсекая привязанность к предметам даяния, он не нарушает заповедей (сила) и осуществляет отре­чение (неккхамма). Укоренив отсутствие захваченности тремя видами даяния, он начинает различать, что приносит другим пользу, а что — несчастье; так он развивает мудрость (пання). Три уровня энергии (вирья) обретаются в борьбе по совершению даяния трех видов. Благодаря терпению (кханти) он стойко выдерживает препятствия цепляния за имущество, тело и жизнь. Он не отказывается от истинности (сачча) ради трех видов даяния. Его решимость (адхиттхана) непоколебима, даже если он лишится всех предметов даяния. Он поддерживает любящую до­броту (метта) к людям, даже если они разрушают его имущество, тело или жизнь. Он совершенствует бес­пристрастность (упеккха), оставаясь нейтральным независимо от того, помогают ему другие в обрете­нии трех предметов даяния или разрушают их (20). Великие бодхисаттвы бывают трех типов (21): 1) в ком доминирует мудрость (пання), 2) в ком доминирует вера (саддха), и 3) в ком доминирует энергия (вирья). Для первого типа подготовка занимает четыре асанкхейи и сто тысяч кальп. Для второго типа — восемь асанкхей и сто тысяч кальп. Для третьего типа, к которому относится и бодхисаттва Майтрея, — шестнадцать асанкхей и сто тысяч кальп (22). Эта градация основана на том, сколько усилий прикладывают бодхисаттвы, либо на том, как они развивают душевные факторы, несущие освобожде­ние и зрелость (вимуттипаричания дхамма).

Великие бодхисаттвы относятся к тому или иному типу в зависимости от того, как долго развивают совершенства, начиная с момента произнесения решимости стать Учащим Буддой. В момент произнесения пожелания стать Учащим Буддой они уже готовы к достижению окончательной нирваны, состояния архата (23). И они смогут стать архатом 1) с помощью сжатого учения длиной менее трех строф (уггхатитанну), 2) с помощью развернутого учения длиной менее четырех строф (випанчитанну), 3) с помощью практики слушания четырех строф (нейя). Согласно комментарию к «Анагатавамсе» (24), те, в ком доми­нирует мудрость (а сюда относится и бодхисаттва, ставший впоследствии Буддой Готамой), могут понять сжатое учение, составляющее менее трех строф. Те, в ком доминирует вера, поймут учение, составляющее менее четырех строф. Те, в ком доминиру­ют усилия, куда относится и бодхисаттва Майтрея, смогут понять учение, прослушав четыре строфы. Тогда может показаться, что на момент совершения пожелания стать Буддой будущий Будда Готама был более продвинутым, чем будущий Будда Майтрея. Но эта разница может быть списана на тот факт, что бодхисаттва, в ком доминируют усилия, развивает совершенства в четыре раза дольше, чем бодхисаттва, в ком доминирует мудрость.

Есть много условий, связанных с высказыванием пожелания стать Учащим Буддой (25). Пожелание (абхинихара) выглядит так: «Избавленный от страда­ний, я мог бы избавлять от страданий (других), осво­божденный, я мог бы освобождать (других), усмирен­ный, я мог бы усмирять (других), спокойный, я мог бы успокаивать (других), счастливый, я мог бы ве­сти к счастью (других), полностью удовлетворенный, я мог бы вести к удовлетворению (других), пробужденный, я мог бы вести к пробуждению (других) очищенный, я мог бы очищать (других)».

Человек, которому суждено стать великим бодхисаттвой, должен обладать следующими восемью характеристиками (26):

1. он должен быть человеком (манусатта), посколь­ку только в этом мире появляются Будды. Это мир, где существо обладает тремя корневыми причинами, способными освободить от жадно­сти, гнева и невежества;
2. он должен быть мужчиной (лингасампатти), так как только мужчина может стать Буддой;
3. он должен обладать необходимыми условиями, поддерживающими состояние Будды, иначе гово­ря, причиной (хету), что означает, что на момент высказывания пожелания он должен быть готов достичь состояния архата;
4. он должен видеть Учителя (саттхарадассана), так как пожелание будет иметь силу, только если высказано в присутствии живого Будды. Только Учащий Будда может увидеть потенциал челове­ка, выражающего пожелание;
5. он должен оставить дом (паббаджа) и жить либо как бхикку, либо как аскет и должен верить в док­трину волевых усилий и в нравственную эффек­тивность действий;
6. он должен достичь благородных качеств (гунасампатти), которые происходят из постоянного контроля своего ума. Только так он сможет из­учить десять совершенств, которые ему необхо­димо будет развить;
7. у него должна быть сильная преданность (адхикара). У него должна быть такая сильная преданность, которая позволила бы ему отдать жизнь за Будду:
8. у него должно быть сильное желание (чандата), огромное желание развивать такие качества ума, которые в дальнейшем приведут его к состоянию Будды.

Пожелание произносится в одном из четырех усло­вий (паччая): человек воодушевляется, потому что: 1) видит Учащего Будду, 2) слышит о великой силе Учащего Будды, 3) слышит о доктрине Учащего Будды и о силах Будды, 4) является человеком возвышенной души и благородного характера. Бодхисаттва Майтрея относится ко второму случаю, как мы увидим позже.

Пожелание имеет четыре причины (хету):

1. Великий бодхисаттва уже осуществил свои обя­занности перед прежними Буддами и приобрел поддерживающие условия (упаниссая) для осу­ществления своей задачи. Эти поддерживающие условия ясно отделяют великого бодхисаттву от существ, намеревающихся стать пробудившими­ся в качестве учеников Будд либо паччека-будд. Великий бодхисаттва одарен яркими качествами и большими знаниями, тогда как у других этого нет. Он практикует ради благополучия и счас­тья многих исходя из сострадания к миру, ради добра, благополучия и счастья дэвов и людей. Другие же в основном практикуют ради своего собственного благополучия. Он применяет ис­кусные средства к своей практике, используя свою способность создавать возможности для принесения пользы другим, используя умение различать, что возможно, а что нет.
2. По сути своей он сострадателен и готов отдать свое тело и жизнь, чтобы облегчить страдания других.
3. Он намерен бороться и прилагать усилия в течение долгого времени, несмотря на трудности, которые ему встречаются на пути.
4. Он опирается на хороших друзей, которые ограждают его от зла и укрепляют его в благом.

И, наконец, пожелание основывается на четырех си­лах (бала): 1) внутренняя сила (аджхаттика-бала), 2) внешняя сила (бахира-бала), 3) сила поддержива­ющих условий (упаниссая-бала) и 4) сила усилий (паёга-бала). Внутренняя сила — это стремление, или склонность, к высшему пробуждению, осно­ванная на рассмотрении себя и уважении к Дхамме. Внешняя сила — это то же стремление, но основан­ное на рассмотрении других. Бодхисаттва облада­ет этим стремлением, развивая поддерживающие условия. А сила усилий означает, что он наделен не­обходимыми усилиями для достижения высшего пробуждения. Его усилия совершенны и он упорно продолжает свою работу.

Великие бодхисаттвы укрепляются в своем наме­рении благодаря многим Буддам. Палийский текст из Таиланда (27), датированный XVI в., говорит, что бодхисаттва Майтрея получил предсказание о сво­ем становлении Буддой от Будды Махутты. По- видимому, это было первое предсказание. Этот текст также детально описывает период, когда у бодхисат­твы, который впоследствии стал Буддой Готамой, за­родилось в душенамерение стать Учащим Буддой. Это была подготовка к той жизни, когда он получил свое первое предсказание. Бодхисаттва Майтрея упо­минается в связи с Буддой Готамой в двух жизнях: как его лучший ученик, когда тот был религиозным ставником, и как его духовный наставник (по имени Сиригутта), когда тот был королем Атидэвой (28).

История о том, как бодхисаттва Майтрея выразил свое намерение и в чем заключается его самое выдающееся совершенство, рассказана в палийских текстах, созданных после составления канона (29). История о бодхисаттве Майтрее была рассказана лучшему ученику Почитаемому Сарипутте, когда Будда останавливался возле Саваттхи, в Пуббараме - монастыре, подаренном мирянкой Висакшей.

Давным-давно бодхисаттва Майтрея был монар­хом вращающим колесо, по имени Санкха и жил в городе Индапатта, что в стране Куру. Этот огромный город был похож на город дзвов. Монарх, вращающий колесо, правил всей Землей и обладал семью сокрови­щами: великим колесом, слоном, конем, драгоценно­стью, женой, домовладельцем и советником. Санкха жил в семиярусном дворце, построенном из семи видов драгоценностей. Этот дворец парил над землей благодаря силе его заслуг. Санкха обучал людей пути, ведущему к рождению в высоких формах существо­вания, и беспристрастно вершил правосудие.

После того как Санкха стал монархом, враща­вшим колесо, там появился Будда Сиримата (30). Когда бы бодхисаттва ни рождался в своей послед­ней жизни, провозглашение о приходе Будды про­исходит за тысячу лет до этого (31). Брахмы Чистой Земли суддаваса) путешествовали по миру людей и провозглашали: «Через тысячу лет в этом мире появится Будда». Король Санкха также слышал это и вот однажды, сидя на своем золотом троне под королевским белым зонтом, сказал: «Уже давно было сделано возвещение о рождении Будды. Я отдам трон монарха, вращающего колесо, любому, кто знает о Трех Драгоценностях, любому, кто укажет мне на драгоценности Будды, Дхаммы и Сангхи, а также на Благословение. А сам отправлюсь к Высшему Будде». Будда Сиримата в это время находился всего лишь в шестнадцати йоджанах от столицы страны Санкхи. Среди саманеров (новичков) в Сангхе был один мальчик из бедной семьи. Его мать была рабыней, поэтому он отправился в город в поисках богатства, чтобы выкупить свою мать. Когда люди увидели его, они подумали, что он якша, людоед, и потому стали закидывать его палками. Испугавшись, он забежал во дворец и остановился перед королем.

* Кто ты, молодой человек? — спросил король.
* Я зовусь саманера, о великий король, — от­ветил саманера.
* А почему ты называешь себя саманера?

- Потому что, о великий король, я не совершаю плохого, я укрепился в моральном поведении и веду святую жизнь. Поэтому я зовусь саманера.

* А кто дал тебе это имя?
* Мой учитель, о великий король.
* А как зовут твоего учителя, молодой человек?
* Моего учителя зовут бхикку, о великий король.
* А кто дал ему это имя «бхикку», молодой че­ловек?
* О великий король, моему учителю это имя было дано бесценной драгоценностью Сангхой.

Полный радости, король Санкха поднялся с тро­на и поклонился ногам саманеры. А затем спросил:

* А кто дал имя Сангхе?

О великий король, Благородный Высший Буд­да Сиримата дал это имя Сангхе.

Услышав слово «Будда», которое едва ли услы­шишь и за сотню тысяч кальп, король Санкха упал в обморок от радости. Очнувшись, он спросил:

* Почтенный господин, где сейчас находится Благородный Высший Будда Сиримата?

И саманера рассказал, что Будда находится в мо­настыре Пуббарама, в шестнадцати йоджанах хода. Король Санкха отдал свою власть саманере. Он от­дал ему королевство со всей своей многочисленной родней. Полный радости от мысли, что скоро увидит Будду, он начал путешествие на север в сторону Пуббарамы. На первый день потрескались его ступни, поскольку они были очень нежными из-за роскоши, в которой он жил. На второй день его ступни ста­ли кровоточить. На третий день он уже не мог идти и потому пополз на четвереньках. На четвертый день начали кровоточить его руки и ноги, так что он ре­шил ползти по-пластунски. Радость от возможности увидеть Будду помогала ему превзойти огромные страдания и боль.

Будда Сиримата окинул мир своим всезнанием и увидел силу усилий (вирья-бала) короля. Будда подумал: «Санкха, монарх, вращающий колесо, не­сомненно, имеет семя, росток Будды (будданкура- биджо). Ради меня он претерпевает огромную боль. Я должен пойти к нему навстречу». Благодаря сво­им сверхъестественным силам Будда скрыл свое великолепие и отправился к королю, приняв облик молодого человека на колеснице. Прибыв туда, где находился Санкха, Будда преградил путь, чтобы проверить силу его усилий.

— Эй, ты! — сказал Будда Сиримата королю Санкхе. — Отползай отсюда, мне нужно проехать на своей колеснице.

Но король Санкха отказался, сказав, что занима**­**ет дорогу только для того, чтобы увидеть Будду. Буд­да, не раскрываясь, пригласил короля занять место в колеснице, сказав, что отправляется туда же. По дороге богиня Суджата спустилась с небес Таватимса и, приняв облик юной девушки, поднесла им пищу. Будда отдал ее Санкхе. Затем Сакка, в облике молодого человека, спустился с небес Таватимса и предложил воду. Благодаря божественным пище и воде все раны короля Санкхи затянулись.

Когда они прибыли в Пуббараму, Будда сел на си­денье в монастыре, принял свой прежний вид и стал испускать лучи шести цветов. Когда король вошел и увидел Будду, то снова потерял сознание. Через некоторое время он пришел в себя, подошел к Будде и выразил свое почтение.

* Почтенный господин, — попросил он, — за­щитник мира, прибежище мира, укажи мне доктри­ну, которая могла бы успокоить меня.
* Хорошо, — ответил Будда, — слушай.

Будда сделал краткий экскурс доктрины о нир­ване и дал королю наставление о нирване. Это по­родило в короле уважение к доктрине, но, услышав всего небольшую часть, он попросил Будду:

* Пожалуйста, остановись, Самый Почитаемый. Не учи меня боле. — Он сказал так исходя из мысли, что негоже слушать дальше, не имея подарка, достой­ного поучений Будды.
* Почтенный господин, — сказал король, — это правда, что из всех доктрин Будда указал на нир­вану, что есть высшее из учений. Поэтому из всех частей своего тела я выражаю почтение доктрине своей головой. — И он начал отделять голову своими ногтями, говоря:

- Почтенный Будда Сиримата, сначала ты от­правишься (32) в бессмертие, но благодаря своему подарку головы я последую в нирвану за тобой. Я вы­ражаю свое почтение доктрине о нирване всего лишь несколькими словами. Пусть это послужит моему достижению всеведения. — Сказав это, он отделил свою голову от тела.

Преобладающей чертой короля Санкхи была его великая энергия (вирья). Мы можем наблюдать это по трудностям, которые он пережил, чтобы увидеть Будду Сиримату. Его усилия были так велики, что Будда распознал в нем великого бодхисаттву. В этой истории видны и другие совершенства короля. Он отдал трон монарха, вращающегоо колесо. Даже еще не слыша о Будде, он показывал пример нравственной жизни, ведущей в высокие миры. Как король он демонстрировал свою мудрость, терпение, правдивость, доброту и беспристрастность. Услышав же о Будде, он оставил королевство и семью, отдал самую большую власть, какая только может быть достигнута людьми. Наряду с энергией у него была также огромная решительность.

Последнее деяние короля Санкхи - подарок своей головы Будде — может показаться странным, но объясняется в тексте тем, что Будда объяснил ему аспект доктрины о нирване, высшей цели. Король Санкха не смог найти другого подарка, достойного нирваны, и потому решил пожертвовать свою голову. В палийских комментариях (33) сказано, что только пожертвование своего тела и своей жизни радует великих бодхисаттв. Радость поднимается у них, когда они делают такие подарки, и они не испытывают никаких препятствий в сознании. Таким образом, мы можем видеть, что делать такие подарки - за пределами возможностей обычных людей.

Во времена Будды Готамы великий бодхисаттва, которому суждено стать следующим Буддой, был бхикку по имени Аджита (34). Согласно коммента­риям к «Анагатавамсе», Аджита был сыном короля Аджатасатту и королевы Канчанадэви (35). У принца Аджиты было пятьсот слуг, а когда ему исполнилось шестнадцать, король попросил его принять наследие Будды. Принц согласился, и король отвел его в мо­настырь Велувана во всей роскоши и великолепии вместе с его пятьюстами слугами. Принц Аджита был признан новичком, но был уважаем за свою без­мятежность, спокойствие и мудрость. Позже он был признан бхикку. Будда взял его с собой из Раджагахи в Капилаватту, где они остановились в монастыре Ниродхарама.

Как-то раз, пока они пребывали в этом монастыре, пришла Махапраджапати Готами с двумя одеяния­ми, чтобы пожертвовать их Будде. Она сама вырас­тила хлопок и произвела все дальнейшие действия, чтобы он принял вид монашеской одежды. Об этом случае можно прочитать в «Маджхима-никае» (36). Там говорится, что Будда три раза отказывается при­нять одежду, предложенную Махапраджапати Гота­ми, и предлагает ей сделать пожертвование Сангхе во главе с Буддой. Почитаемый Ананда подходит к Будде с просьбой принять одежду. Тогда Будда дает им лекцию о смысле пожертвования.

Более ни в палийском каноне, ни в комментариях Ашина Буддагхоши мы не находим никаких дета­лей. В комментариях к «Анагатавамсе» сказано, что Будда принял одно одеяние, а второе сказал своей приемной матери пожертвовать Сангхе. Но никто из восьмидесяти лучших учеников не вышел впе­ред, чтобы принять его. В конце концов Почитаемый Аджита, решив, что Будда сказал своей приемной матери пожертвовать вещь Сангхе ради ее же блага, храбро, как царь львов, встал посреди Сангхи и взял одеяние себе. Сразу же возникло много непонимания и разговоров о том, как это какой-то неизвестный бхикку взял себе вещь, которую не смог взять никто из ведущих учеников. Осознав ситуацию, Будда решил развеять сомнения и сказал: «Не говорите, что этот бхикку — обычный бхикку. Он бодхисаттва, который будет грядущим Буддой Майтреей». Затем Будда взял чашу, подаренную ему почти сразу после Пробуждения четырьмя охраняющими дэвами, и подбросил ее в воздух. Никто из восьмидесяти ведущих учеников не смог поймать ее, но Почитаемый Аджита понял, что Будда ожидает демонстрации его сил, и послал чашу обратно. Затем Почитаемый Аджита взял пожертвованную одежду и растянул ее в виде балдахина под потолком в благоухающей комнате Будды, выразив следующее желание: «Пусть этот акт щедрости проявится так, что когда я стану Буддой, надо мной будет балдахин из семи драгоцен­ностей с подвесками из золота, серебра, кораллов и жемчуга, и пусть этот балдахин протянется на двенадцать йоджан (37)». Будда улыбнулся, и Почи­таемый Ананда спросил о причине. Будда ответил: «Ананда, бхикку Аджита станет Буддой Арьей Май­треей в этой благой эпохе». И он оставался с улыб­кой на устах, наслаждаясь плодом архатства. Первый главный ученик Почитаемый Сарипутта, зная, что собрание бхикку жаждет услышать больше, попро­сил Будду дать учение о грядущем Будде. И Будда дал учение, которое изложено в «Анагатавамсе».

Предсказание о Майтрее можно найти в палийском каноне (38), но детали о грядущем Будде обна­руживаются уже в отдельных текстах. Дасаваттху говорит, что со времени точного предсказания бод­хисаттва учил большое количество бхикку, объясняя целый канон, увеличивая в них мудрость и помогая достичь знания о терпении. Закончив ту жизнь, он родился в мире дэвов. Но есть ссылка еще по край­ней мере на одну человеческую жизнь, когда он был таким же щедрым, как бодхисаттва Вессантара (39). После той жизни он должен был родиться на небесах Тушита, где обитают все великие бодхисаттвы перед своим последним рождением. Но согласно «Чулавамсе», у бодхисаттвы были и другие человеческие рождения (40).

Когда Ашин Буддагхоша отправился из Индии на Цейлон обсудить комментарии на палийский канон, ему были даны два стиха для проверки ка­чества комментариев. Результатом стала «Вишудднмагга» («Путь очищения»). Дэвы, желая убедить людей в величии этого труда, дважды прятали текст, и Ашин Буддагхоша вынужден был дважды его переписывать. Когда же копии сравнили с ори­гиналом, не было найдено ни одного расхождения. Сангха воскликнула: «Без сомнений, это Майтрея!» «Вишуддимагга» особенно важна для тех, кто прак­тикует учение Будды. Некоторые учителя считают эту работу самой важной из всех трудов, объясняющих настоящую буддийскую медитацию. В другом палийском тексте, который не является частью ка­нона, есть описание пребывания Майтреи в мире Тушита (41). Считается, что Майтрея отправлялся к святыне Чуламани на небесах Таватимса, что­бы выразить свое уважение волосам бодхисаттвы Сиддхаттхи, которые тот отрезал в момент своего отречения, а также реликвиям, принесенным туда королем дэвов Саккой после кончины Будды Готамы. Бодхисаттва Майтрея описывается как существо, окруженное свитой дэвов и дэви. В частности, гово­рится о четырех дэви с красивыми телами, нимбами, украшениями и одеждой, у одной из которых она сверкающая, у другой — красного цвета, у третьей — темно-золотого и у четвертой — золотого. Суть этого текста в том, что желающие встретиться с грядущим Буддой и достичь пробуждения под его руководством u должны действовать соответственно. Бхикку не должны раскалывать Сангху. Они должны избегать совершения пяти ужасных действий, которые неизбежно ведут в низшие миры. В дополнение к несовершению раскола Сангхи, нельзя убивать своего отца, свою мать или архата. Пятое же деяние — не проливать крови Будды — сейчас не является возможным само по себе. Также должно избегать следующих действий: разрушения ступ, нанесения вреда дереву Бодхи. Нельзя убивать бодхисаттв. Нужно воздерживаться от скупости и лжи. В одном из текстов об описании Буддой Готамой десяти грядущих Будд (42) говорится, что тем, кто живет во время Благословения Будды и желает встретиться с Буддой Майтреей, необходимо выполнять следующие позитивные действия: жертвовать (дана), соблюдать заповеди (сила) и развивать душевный контроль, то есть выполнять медитацию (бхавана).

Те из нас, кто практикует Учение Будды, должны стараться как можно быстрее повысить свой уровень. Некоторые могли бы уже сейчас стать арьями. Те, кто не развил в себе совершенств, должны стремиться к этому, а выражающие перед прежним Буддой по­желание встретиться с Буддой Майтреей должны прилагать максимум усилий, чтобы не утерять этой возможности или чтобы извлечь из нее максималь­ную пользу. Мы не должны откладывать свое про­буждение до встречи со следующим Буддой. Ашин Буддагхоша рассказывает нам о Тхере Махасангхаракките, нуждающемся в друге, который бы ему на­поминал о возможности достичь архатства, так как сам он ошибочно думал, что должен повременить с этим до прихода следующего Будды (43). Медити­рующий, ставший арьей, может отправиться в мир Брахмы, или Чистую Землю (суддаваса), где возмож­но оставаться до самого прихода Будды (44). Так что уже в этой жизни мы должны стараться изо всех сил.

БУДДА АРЬЯ МАЙТРЕЯ

Атта-дипа бхиккхаве вихаратха атта-сарана ананна-сарана дхамма-дипа дхамма-сарана ананна-сарана.

Катхан ча бхиккхаве бхиккху атта-дипо вихарати атта-сарано ананна-сарано дхамма- дипо дхамма-сарано ананна-сарано?

Идха бхиккхаве бхиккху кае каяну-пас- си вихарати атапи сампаджано сатима, ви- нея-локе абхидджха-доманассам, веда-наси... читтесу... дхаммесу дхамману-пасси виха­рати, атапи сампаджано сатима, винея локе абхидджха-доманассам. Эвам кхо бхиккха­ве бхиккху атта-дипо вихарати атта-сарано ананна-сарано, дхамма-дипо дхамма-сарано ананна-сарано.

Пребудьте, бхикку, с собой как с островом, с собой как с прибежищем, без других при­бежищ; с доктриной как с островом, с доктри­ной как с прибежищем, без других (доктрин как) прибежищ.

А как, бхикку, пребывает бхикку с собой как с островом, с собой как с при6ежищем, без других прибежищ; с доктриной как с островом, с доктриной как с прибежищем, без других (доктрин как) прибежищ?

Здесь (в этом учении), бхикку, бхикку живет, отслеживая тело в теле, отслеживая чувства в чувствах, отслеживая ум в уме, от­слеживая качества ума в качествах ума, рев­ностно, внимательно, сосредоточенно, избав­ляясь от жадности и недовольства по отноше­нию к миру. Так, бхикку, бхикку пребывает с собой как с островом, с собой как с прибе­жищем, без других прибежищ; с доктриной как с островом, с доктриной как с прибежи­щем, без других (доктрин как) прибежищ.

Дигха-никая III 58, 77

С этого отрывка начинается речение, где Будда опи­сывает приход следующего Будды, Майтреи (45). Сначала Будда рассказывает об идеальных условиях, которые существовали на Земле очень давно, при ди­настии семи монархов, вращающих колесо. В конце концов появился царь, пренебрежительно относя­щийся к бедности. Как следствие, в мире появилось воровство. Затем люди стали все более безнравствен­ными и начали убивать друг друга. Из-за этого их жизнь сократилась с восьмидесяти тысяч лет до сорока тысяч лет. Затем люди стали лгать, и жизнь их сократилась до двадцати тысяч лет. Затем воз­никла клевета, и жизнь сократилась до десяти тысяч лет. Затем возникло прелюбодеяние, и в результате люди стали жить пять тысяч лет. Затем возросли злословие и пустословие, и люди стали жить две с половиной тысячи лет. Когда появились зависть и злоба, жизнь сократилась до тысячи лет. Когда люди стали верить в ложные религии, жизнь сокра­тилась до пятисот лет. Затем распространились кро­восмешение, неуемная жадность и гомосексуализм (46). В результате человеческая жизнь сократилась до двухсот пятидесяти — двухсот лет. Затем стал очевиден недостаток сыновней заботы о родителях, невыполнение обязанностей по отношению к религиозным лидерам (саманам и брахманам) и неува­жение общественных лидеров; и жизнь сократилась до ста лет. Такой и была продолжительность жизни во времена Будды Готамы. Когда продолжительность жизни становится менее ста лет**,** в мире не может появиться Будда (47).

Будда объяснял, что безнравственность будет все увеличиваться и что продолжительность чело­веческой жизни в конце концов достигнет десяти лет. Девушек будут выдавать замуж в пять лет. В то время будут уважаться и почитаться только те, кто сам не имеет уважения ни к своим родителям, ни к религиозным наставникам, ни к общественным лидерам. Беспорядочные половые связи будут на­столько распространены, что люди уподобятся жи­вотным. Враждебность, злоба и ненависть будут так сильны, что люди захотят убивать даже своих родственников. Затем будет семидневная жестокая розни. Но некоторые люди спрячутся на эти семь дней, а после возрадуются, увидев, что кто-то еще жив. Они решат больше не убивать, и продолжитель­ность жизни увеличится до двадцати лет. Увидев это, они примут заповеди, и продолжительность челове­ческой жизни начнет снова увеличиваться.

**Продолжительность сасаны Будды Готамы**

В период от Будды Готамы и до достижения мини­мальной продолжительности жизни исчезнет Бла­гословение Будды (будда-сасана). Когда Будда со­гласился на создание Сангхи бхиккуни, то сказал Почитаемому Ананде, что из-за этого сасана будет длиться только половину положенного срока — пять­сот лет вместо тысячи. Комментарий к «Абхидхамме», «Дхаммаса-гани», говорит, что пересказ палийского канона во время Первого буддийского Собора, созванного Почитаемым Махакассапой, позволил сасане продлиться еще напятьсот лет (48).

Комментарий к «Виная-питаке» (49) и «Ангуттара-никае» (50) гласит, что восемь важных правил, которые Будда дал Сангхе бхиккуни, позволят Уче­нию длиться пять тысяч лет вместо положенных пятисот. Будет существовать одна тысяча лет для архатов, достигших аналитической мудрости, одна тысяча лет для архатов без этого достижения, одна тысяча лет для невозвращающихся, одна тысяча лет для однажды возвращающихся и одна тысяча лет для вошедших в поток. По истечении пяти тысяч лет существования истинной доктрины (пативедха-садхамма) (51) останется полнота текстов (парнятти- дхамма). Когда исчезнет полнота текстов, появятся знаки (ли-га), которые продержатся еще долгое время.

В комментарии к «Тхерагатхе» (52) говорится, что сасана состоит из пяти периодов: 1) эпоха освобожде­ния (вимутти-юга), 2) эпоха концентрации (самадхи-юга), 3) эпоха заповедей (сила-юга), 4) эпоха изучения (текстов) (сута-юга) и 5) эпоха щедрости (дана-юга). Почитаемый Дхаммапала говорит по поводу ис­чезновения изучения: «В регионах, где нет чистоты нравственности, останется полнота (текстов) благодаря желанию излучать и овладевать. Но когда в конце концов исчезнет краткое изложение полноты (то ест Патимокша), исчезнет и сама полнота текстов. С того времени будут сохраняться только некоторые знаки (ли-га). Тогда, накопив богатство различными способами, люди будут совершать подношения (дана); и это действительно последняя из верных практик. Период, начавшийся после исчезновения учения, будет последним (паччхима-кала). Некоторые говорят, что он начнется со времени исчезновения заповедей». В бирманской традиции считается, что сасана будет продолжаться пять тысяч лет и что пять периодов сменят друг друга дважды. Первая половина сасаны уже прошла, длясь в каждом из пяти периодов по пятьсот лет. Сейчас мы находимся во второй половине, когда периоды, каждому из которых отведено no пятьсот лет, пошли по второму кругу.

В комментарии к «Анагатавамсе» говорится, что Будда начинает лекцию о грядущем Будде Майтрее словами о своем собственном Благословении, которое исчезнет, пройдя пять уровней: 1) исчезновение аналитической мудрости (патисамбхида), 2) исчезновение пути и плодов практики, 3) исчезновение практики (патипатти), 4) исчезновение текстов (париятти), 5) исчезновение Сангхи.

Другие комментарии также говорят о пяти уров­нях исчезновения (антарадхана) сасаны (53): 1) сна­чала произойдет исчезновение достижения (адхигама), что соотносится с эпохой освобождения, 2) вто­рой исчезнет практика (патипатти), что соотносится с эпохой концентрации и заповедей, 3) третьей исчезнет полнота текстов (париятти), что соотносится с эпохой изучения, 4) четвертыми исчезнут знаки (ли-га). Во время этого периода единственным хоро­шим поступком будет совершение подарков тем, кто носит желтую одежду, закрепляемую вокруг шеитак что этот период соотносится с эпохой щедрости. Так пройдет пять тысяч лет (54). После этого случится 5) исчезновение реликвий (дхату). Когда реликвии не будут более почитаться, они соберутся под деревом Махабодхи, там, где Будда достиг Про­буждения. Затем они сотворят изображения Будды, совершат чудо, подобное Чуду Близнецов, и будут учить Доктрине. Но никто из людей не будет при­сутствовать там, только дэвы из десяти тысяч миров будут слушать учение, и многие из них достигнут освобождения. После чего реликвии будут сожжены без остатка (55).

**Приход Будды Арьи Майтреи**

В лекции, с которой мы начали, Будда говорит даль­ше, что люди будут становиться все более и более нравственными. Как результат, продолжительность их жизни будет увеличиваться и возрастет наконец до восьмидесяти тысяч лет (56). И тогда придет Будда Майтрея. Ашин Буддагхоша объясняет, что продол­жительность жизни увеличится до одной асанкхейи, а затем снова начнет уменьшаться до восьмидесяти тысяч лет, так как Будда появляется только на умень­шении продолжительности жизни (57). В бирман­ской традиции считается, что Будда Майтрея будет жить восемьдесят тысяч лет, а человеческая жизнь будет сто тысяч лет, подобно тому, как Будда Готама жил восемьдесят лет, тогда как продолжительность жизни была сто лет. Но нигде точно не говорится, сколько пройдет времени со времен Будды Готамы до прихода Будды Майтреи. «Анагатавамса» (стих 5) говорит, что Будда Майтрея появится через десять миллионов лет (васса-коти), но в комментарии (58) к ней сказано, что здесь имеются в виду сотни и ты­сячи раз по десять миллионов лет (59).

Наша эпоха (каппа) называется Благой эпохой (бхадда-каппа), что означает, что в ней появится мак­симально возможное количество Будд — пять. Не­которые кальпы бывают пусты, то есть в них не по­является ни одного Будды. В других кальпах может появиться от одного до четырех Будд. Будда Готама был четвертым Буддой в нашей Благой эпохе, а Майтрея будет последним. Комментарий к «Буддавамсе» говорит, что очень трудно родиться в Благой эпохе. Те, кто родился в такую эпоху, обычно богаты мате­риально и духовно. У них обычно присутствуют три качества (отсутствие жадности, отсутствие ненави­сти и отсутствие невежества), и они разрушают свои загрязнения. Те, кто обладает двумя качествами (от­сутствием жадности и ненависти), рождаются в бла­гих формах существования, а те, у кого нет ни одного качества, имеют возможность обрести хотя бы одно из них (60). В другом комментарии (61) сказано, что во время Будды Майтреи чувственные удовольствия будут иметь изначально малую силу (разрушения).

**Рождение следующего Будды**

Много деталей относительно пришествия Будды можно найти в предсказаниях Будды Готамы в «Дигха-никае» (62), «Анагатавамсе» (63), двух версиях «Де­сяти Бодхисаттв» (64) и «Дасаваттхуппакаране» (65). К ним можно добавить рассказ Будды Готамы о про­шлом Будде Випасси (66), хвалу Будде Почитаемого Ананды (67) и комментарий к «Летописи Будд» (68).

Перед своим последним рождением, которое про­исходит в мире людей, каждый бодхисаттва останав­ливается на небесах Тушита. Он все помнит и осознает, когда рождается и живет там. Он живет там столько, сколько длится продолжительность жизни. За тысячу лет до появления бодхисаттвы в мире лю­дей в качестве Будды дэвы и брахмы отправляются в человеческий мир и провозглашают, что скоро по­явится Будда. Это называется предвестие (69).

Когда приходит время, бодхисаттва спускается в утробу матери (70), не теряя памяти и осознания. Он понимает, что это его последнее существование. В это время по всей Вселенной распространяется беспредельное восхитительное сияние. На период беременности его мать защищена четырьмя дэвами. Во время беременности его мать не нарушает пяти заповедей и не прельщает мужчин. Мать окружена всеми удовольствиями пяти чувств. Она не страдает от болезней и может видеть бодхисаттву, который сидит в ее утробе со скрещенными ногами, смотря вовне.

Его мать рожает стоя в лесу. Бодхисаттва Майтрея родится в оленьем парке в Исипатане (71). Ступни младенца коснутся золотой ткани. Сначала его примут дэвы, а затем уже люди. До того как его ступни коснутся земли, четверо дэвов преподнесут его матери, говоря: «Возрадуйся, женщина, великого сына ты родила». Он родится совершенно чистым. Два дождя из прохладной и теплой воды прольются с неба, чтобы омыть мать и бодхисаттву. Он пройдет семь шагов на север, оглядится по четырем сторонам света и издаст львиный рык о том, что он высший в этом мире. Когда он родится, по всей Вселенной распространится беспредельное восхитительное си­яние. Через семь дней после рождения бодхисаттвы его мать умрет и возродится на небесах Тушита (72).

Когда бодхисаттва Майтрея родится в мире людей, продолжительность людской жизни будет равна жизни дэвов. Женщины будут выходить замуж в пятьсот лет. Будет только три болезни: желание (есть) (иччха), медлительности после еды (анасана) и старение (джара) (73).Столицей Индии будет Кетумати (настоящий Варанаси). Будет 84 000 городов и 90 000 кроров (крор— 10 миллионов) принцев (74). Индия (75) будет простираться на сто тысяч йоджан. На земле не будет колючих растений, она будет чистой и зеленой. Трава будет высотой в десять сантиметров и мягкой, как хлопок. Климат также всегда будет хорошим. Дожди будут идти регулярно, а ветра не будут слишком горячими либо слишком холодными. Реки и озера не будут пересыхать. Песок будет белым, ровным, каждая песчинка будет по величине равна зерну гороха или фасоли. Страна будет подобна украшенному саду. Деревни будут многолюдны и располагаться близко друг к другу.

Люди будут спокойны, защищены и свободны от опасностей. Они будут радостны и счастливы. В стране будут часто отмечаться праздники. Еды и питья будет в изобилии. Индия будет прекрасна как Алакаманда, столица Куру. Столица Индии (76), Кетумати. будет простираться на двенадцать йоджан в длину и семь йоджан в ширину (77).В городе будут замечательные лотосовые пруды, полные душистой, чистой, прозрачной, прохладной и сладкой воды. Пруды будут доступны для людей в любое время суток. Окружать город будут семь рядов пальм и стены из драгоценных камней семи цветов.

На площади перед воротами города будут сверкающие деревья, исполняющие желания: одно — голу­бое, одно — желтое, одно — красное и одно — белое (78). На деревьях будут висеть божественные украше­ния наряду со всеми видами богатства и имущества.

**Санкха, монарх, вращающий колесо**

В то время будет монарх, вращающий колесо, по име­ни Санкха (79). В прошлой жизни он и его отец сдела­ли хижину для паччека-будды. Они позволили ему остаться на три месяца сезона дождей и подарили ему три монашеских одеяния. Позже в той хижине остановились еще семь паччека-будд. Отец и сын (80) переродились на небесах Таватимса, и Сакка по­просил, чтобы отец родился в человеческом мире принцем Махапанадой. Архитектор богов Внссакамма построил дворец для Махапанады! Во времена Будды Готамы Махапанада был Тхерой Бхаддаджи, который поднял дворец из глубин Ганги. Этот дво­рец сейчас ожидает будущего Санкху, который был сыном, подарившим в прошлом хижину паччека-буддам (81).

Когда Санкха станет монархом, вращающим колесо, он поднимет дворец Махапанады, который станет его дворцом и будет находиться в центре Ке­тумати. Этот дворец, как считается, будет блистать большим количеством драгоценных Камней, так что на него будет трудно смотреть (82). У Санкхи будет семь сокровищ монарха, вращающего колесо: колесо, слон, конь, драгоценность, жена, домовладелец и со­ветник (83).

Благодаря заслугам Санкхи в центре города воз­никнет площадь с четырьмя залами по четырем сторонам света, и там будут деревья, исполняющие желания. В залах будут все виды прекрасной одежды, барабанов и украшений, снятых с деревьев.

Благодаря заслугам людей того времени возник­нет рис, который не нужно будет возделывать. Он будет чистым, сладким и зерна будут уже очищены от шелухи. Жители Кетумати будут иметь все, что им нужно. Они будут очень богаты. Они будут просыпаться под звуки барабанов и лютней. Они будут испытывать огромное счастье и телом, и душой (84).

Во дворце короля Санкхи будет 84 000 танцов­щиц (85). У Санкхи будет тысяча сыновей, храбрых, высоких ростом, сокрушающих армии врагов (86). Старший сын (87) будет советником короля. Король подчинит опоясанную морями землю (Индию) без насилия и меча, но своей добродетельностью.

ВОСХОЖДЕНИЕ БОДХИСАТТВЫ МАЙТРЕИ

Бодхисаттва будет сыном главного священника мо­нарха, вращающего колесо, по имени Субхадра, и его жены Брахмавати (88). Звать его будут Аджита, и у него будет тридцать два главных и восемьдесят вто­ростепенных признаков, присущих Будде и монар­ху, вращающему колесо (89). На протяжении восьми тысяч лет он будет вести домашнюю жизнь. У него будет четыре дворца (90): Сиривадда, Ваддамана, Сиддхаттха и Чандака. У него будет сто тысяч тан­цовщиц (91). Его жену будут звать Чандамукхи (92), а сына — Брахмаваддана.

Бодхисаттвы решают оставить домашнюю жизнь после того, как видят четыре знака (старика, боль­ного, труп и довольного человека, оставившего мир­скую жизнь), и после того, как у них рождается сын. Они надевают желтое одеяние и уходят в подвиж­ничество. Бодхисаттва Майтрея оставит домашнюю жизнь в одном из дворцов. Сопровождаемый своими последователями, он пролетит по воздуху во дворце и приземлится под деревом Нага, которое будет его деревом Бодхи. Он уйдет в аскезу на семь дней, что является минимальным сроком.

Насчет этих событий есть детальное описание в «Дасабодхисатта-уддеше» (93):

«В возрасте восьми тысяч лет бодхисаттва взой­дет на колесницу, похожую на чудесный божествен­ный дворец, и, отправившись в королевский парк, увидит четыре знака. Они позволят ему узнать об изменчивости всего сущего. И он захочет оставить домашнюю жизнь. Тогда он вернется к себе и под­нимется во дворец. Вся его суть будет стремиться оставить домашнюю жизнь. В этот момент драго­ценный дворец воспарит и бодхисаттва вместе со своими последователями взлетит в небо как царь золотых уток.

Тогда дэвы десяти тысяч миров станут бросать цветы, восславляя его. Восемьдесят четыре тысячи короля (Индии), люди из городов и сельских местно­стей выразят ему свое почтение, одарив благовониями и цветами. Король асуров будет охранять дворец. Король нагов подарит ему чудесную драгоценность, король супаннов подарит ему драгоценное ожерелье, король гандаббов почтит его музыкальными инстру­ментами и танцорами. Монарх, вращающий колесо, отправится к бодхисаттве вместе со своими женами и последователями.

Благодаря силе короля и силе бодхисаттвы все окружающие укоренятся в стремлении оставить домашнюю жизнь, люди поднимутся вместе с ним в небо и отправятся (к дереву Бодхи). Тогда Махабрахма возьмет зонт в шестнадцать йоджан в диаме­тре и будет держать (над ними). Король богов Сакка ударит в раковину виджаюттара (94). (Король небес Ямы) Суяма возьмет в руки опахало из хвоста яка, чтобы послужить ему. (Король богов Тушиты) Сантушита будет обмахивать его веером из драгоценностей. (Бог гандаббов) Панчашикха будет держать (божественную лютню велупанда (95) и играть на ней. Четыре великих короля богов с мечами в ру­ках окружат их со всех сторон. Все эти боги, люди и гандаббы, якши, наги и супанны, окружающие их спереди, сзади и по обеим сторонам, отправятся с ним. Окруженный такой толпой дэвов, женщин и так далее, вогромном великолепии и красоте, он бодхисаттва) поднимется в небо и (затем) опустится рядом с Террасой Пробуждения. В этот момент Махабрахма создаст своими сверхъестественными силами восемь принадлежностей (аскета) и подарит ему. Тогда великий бодхисаттва отрежет прядь своих волос и бросит ее в небо. Бодхисаттва примет во­семь принадлежностей из рук Махабрахмы и начнет практику. Семь дней он будет прилагать великие усилия. И вся огромная толпа (людей) будет следо­вать примеру великого бодхисаттвы».

Дерево Нага, где бодхисаттва достигнет Пробуж­дения, описывается так (96): 120 локтей в вышину, с четырьмя главными ветвями, каждая по 120-130 локтей в длину, 2000 второстепенных ветвей (97). Кончики ветвей будут изгибаться, (постоянно) расти, постоянно цвести, а цветы будут размером с колесо повозки. Они будут издавать божественный аромат и будут полны пыльцы (98). Аромат будет распро­страняться на десять йоджан, по ветру и против ветра. Листья будут темно-зелеными во все сезоны, а цветы будут осыпать стоящих внизу людей.

«Анагатавамса» (99) говорит и о людях, которые оставят домашнюю жизнь вместе с Буддой, включая имена наиболее важных из них. За ним последует огромное число людей, включая друзей, министров и членов семьи. Это будут люди из всех четырех каст, общим числом как четыре армии. Там будет 84000 принцесс и 84 000 брахманов, искусных в ведах. Из них самые известные — братья Исидатта и Пурана; близнецы беспредельной мудрости Джатимитта и Виджая; домовладелец Суддхика и женщина Суддхана; мужчина Санкха и женщина Санкха (100); домовладелец Саддхара и известный человек Судатта; муж с женой Висакша и Ясавати. Многие другие горожане и деревенские жители различных социаль­ных слоев также оставят домашнюю жизнь.

Место, на котором бодхисаттвы достигают Про­буждения, — одно из четырех определенных мест, поэтому Майтрея сделает свое последнее усилие для достижения освобождения на том же самом месте, что и все Будды прошлого, — а это современная Бодхгая. В день, когда бодхисаттвы достигают Про­буждения, они едят рисовую кашу на молоке. Они сидят на траве. Они используют контроль дыхания как подготовку для развития мудрости. Они разби­вают силы Мары. Сидя со скрещенными йогами, они обретают три яркости и особые качества, которых нет у других. А после достижения Пробуждения они проводят семь недель около Дерева Пробуждения.

Комментарий к «Анагатавамсе» говорит, что с момента достижения Пробуждения Арья Майтрея станет известен как Король Будд (Буддараджа).

Сам Махабрахма придет и попросит Будду Майтрею учить других пути к нирване.

Будда Майтрея будет давать свое первое учение, утверждение поворота колеса Дхаммы, в Нагаване (Слоновьей роще) (101). Парк будет располагаться в Исипатане рядом с Кетумати (102). Будда Майтрея будет окружен толпой людей, занимающей сотню йоджан вокруг. Огромное число дэвов посетят его в то время, и он освободит сотню кроров существ от захваченностей (103). Это будет первое событие, с помощью которого многие существа обретут пости­жение (абхисамая) четырех благородных истин (104).

Король Санкха отдаст свой драгоценный дворец Сангхе во главе с Буддой, сделает большое пожерт­вование бедным, нуждающимся и нищим. Вместе со своей женой и девяноста тысячами кроров людей ко­роль придет к Будде. И все 90000 кроров людей будут посвящены словами «приди, бхикку» (эхи бхикку) (105). Это будет второе постижение.

Третье постижение затронет 80000 кроров и бу­дет иметь место, когда дэвы и люди придут к Будде с вопросом об архатстве.

Будет три общины (саннипата) архатов (106). Первая будет включать в себя сто тысяч кроров. Это случится, как и со многими Буддами прошло­го, когда Будда будет декламировать Патимокшу на полнолуние в месяц Магха собранию, обладающему четырьмя факторами: 1) все бхикку будут прини­маться в общину словами «приди, бхикку», 2) все будут обладать шестью высшими знаниями, 3) все будут приходить без предварительного уведомле­ния, и 4) день обетов (упосатха) будет пятнадцатым в месяце (на полнолуние) (107). Вторая община соз­дастся тогда, когда Будда провозгласит приглашение в конце сезона дождей, и будет включать в себя 90 000 кроров. Что касается третьей общины, то она будет включать в себя 80 000 кроров архатов, кото­рые будут сопровождать Будду, когда он отправится в уединение на склон Гандхамадана, что в горных цепях Химавант. В других случаях Будда Майтрея будет постоянно окружен сотней тысяч кроров тех, кто достиг шести типов высших знаний (абхинна) и обрел великие сверхъестественные силы (108).

 Будда Готама сказал (109), что подобно тому, как за ним во время странствий шла Сангха в сотни бхику (110), так за Буддой Майтреей будут идти тысячи.

 Будда Майтрея будет ходить по деревням, уча доктрине и пробуждая многих людей (111). Некоторые обретут три прибежища, некоторые утвердятся на пяти заповедях, некоторые станут применять десять умелых действии. Некоторые вступят в общину, некоторые достигнут четырех восхитительных плодов, некоторые достигнут аналитической мудрости, некоторые — восьми восхитительных совершенств, некоторые — трех яркостей, некоторые - шести типов высшего знания. Учение Будды Майтреи распространится повсеместно. Чтобы вызвать пробуждение в тех, кто готов к этому, Будда будет в момент преодолевать сто тысяч йоджан.

 Говорится даже, что Будда Майтрея утолит жажду рожденных в низких мирах (112). Первым главным учеником будет монарх, вращающий колесо. Санкха, который, став бхикку, получит имя Ашока (113). Вторым главным учеником будет Брахмадэва. Спутником Будды будет Сиха. Главными ученицами среди бхиккуни будут Падума и Сумана. Главными мирскими последователями будут: среди мужчин - Сумано (114) и Сангха (115), среди женщин - Ясавати и Сангха (116)

Куда бы Будда Майтрея ни пошел, за ним будет следовать огромное число дэвов, восхваляющих его (117). Дэвы Камавачарики сделают ожерелье, а ко­роли нагов и супаннов украсят его. Они изготовят восемь гирлянд из золота, серебра, драгоценных камней и кораллов. Будут спущены сотни знамен. Навесы, украшенные драгоценными камнями, будут походить на луну. Навесы будут отделаны сетью из колокольчиков и драгоценных гирлянд. Дэвы будут разбрасывать сладко пахнущие цветы и разные виды (ароматной) пыльцы, божественного и челове­ческого происхождения. Будут разные виды одежды многих цветов. Обретя веру в Будду, дэвы будут ве­селиться повсюду. И много чудес будет происходить благодаря силе заслуг Будды Майтреи. Увидев эти чудеса, многие люди решат, что лучше умереть, чем перестать рассматривать Будду как свое прибежище. Многие из них достигнут пробуждения, а другие от­правятся на небеса.

О Будде Майтрее можно предсказать еще некото­рые детали, так как они являются частью тридцати событий, которые одинаковы для всех Будд (118): он будет часто жить в монастыре в Джетаване; его по­стель будет на том же самом месте, что и постель Будд прошлого; он совершит Двойное Чудо у ворот города Саваттхи; он будет учить Абхидхамме свою мать на небесах Таватимса; он спустится из мира дэвов у ворот города Санкассы. Он будет устанав­ливать правила всегда, когда это будет необходимо. Он будет рассказывать истории о своих прошлых жизнях (джатака), когда это будет необходимо; он будет учить «Буддавамсе» («Летопись о Буддах») сво­их родственников.

Некоторые детали можно почерпнуть из его каж­додневных привычек: он будет дружелюбен к прихо­дящим бхикку; он будет оставаться во время сезона дождей там, куда его пригласят, и не будет уходить без разрешения. Каждый день он будет выполнять свои обязанности: до, после приема пищи и во время трех страж ночью.

Много подробностей и о внешности Будды Май­треи (119). Он будет 88 локтей ростом (120). Обхват груди будет 25 локтей (121). 22 локтя будет от ступней до коленей, от коленей до пупа, от пупа до ключицы и отключицы до макушки. Руки будут длиной в 25 локтей (122). Ключица будет длиной в пять локтей (123). Каждый палец — в четыре локтя. Ладонь — в пять локтей. Обхват шеи будет пять локтей. Губы — пять локтей (124). Длина языка — десять локтей. Вы­ступающий нос — семь локтей. Глазные впадины будут по семь локтей. Сами глаза — по пять локтей. «Анагатавамса» говорит (125), что ресницы его бу­дут толстые, глаза — ясные и чистые, не мигающие не днем ни ночью (126); а что касается его физического зрения, то оно сможет беспрепятственно на­блюдать большие и малые предметы на 360 градусов расстоянии в десять йоджан. Расстояние между бровями будет пять локтей (127). Брови будут длиной по пять локтей. Каждое ухо — по семь локтей (128). Обхват головы будет 25 локтей (129). Ушниша (выпуклость на макушке) (130) будет 25 локтей.

Шестицветные лучи от его тела будут расходиться на десять тысяч миров» (131). Главные и второстепенные отличия буду видимы в любое время суток как неисчислимые сотни и тысячи лучей (132), светя­щие во все направления на расстояние в 25 йоджан (133), Благодаря заслугам от потока крови, когда он пожертвовал свою голову Будде Сиримате, его сия­ние как Будды (будда-патха) будет расходиться с самых высоких миров до самого низкого ада авичи. А пожертвование своей головы и капли крови проявятся в том, что сияние от волосков между бровями будет неизмеримым (134).

Люди не смогут отличать день от ночи (135). Единственный признак, по которому можно будет понять, что наступила ночь, - прекращение пения птиц и закрывание цветов и листьев лотоса и водяной лилии. Люди смогут понимать, что наступил день, по крику птиц, ищущих пищи, и по открыва­нию цветов и листьев лотоса и водяной лилии (136).

Когда Будда Майтрея будет ступать по земле, под его стопами будут вырастать лотосы (137). Считается, что это результат его огромных усилий, совершен­ных в прошлой жизни, когда он был королем Санкхой и стремился к Будде Сиримате (138). Главные лепестки лотосов будут 30 локтей в поперечнике, а второстепенные — 25. Тычинка будет в 20 локтей (139), а пестики в 16. Лотосы будут полны красной пыльцы (140).

Но даже для Будд существует закон непостоян­ства. В конце концов Будда Майтрея достигнет окон­чательной нирваны. Перед его нирваной пробудят­ся два миллиона четыреста тысяч кроров (141). Со­гласно комментарию к «Анагатавамсе», когда Арья Майтрея будет достигать последней нирваны, он не оставит человеческого тела (випака-каммаджа-рупа, «тело, созданное плодом (волевых) действий»); он вступит в элемент нирваны (ниббана-дхату) и не оставит после себя никаких реликвий. Хотя «Анагатавамса» говорит, что его благословение будет длиться 180 тысяч лет (142), комментарий к ней го­ворит, что 380 тысяч.

**КАК ВСТРЕТИТЬ БУДДУ МАЙТРЕЮ**

И «Дасабодхисатта-уддеша», и «Анагатавамса» говорят о том, что должны делать люди, если хотят встретиться с Буддой Майтреей. Это очень важно дли тех, кто не достиг по крайней мере первой стадии пробуждения во время Благословения Будды. Насколько мы можем видеть, Будда Майтрея будет последним Буддой, который появится в данном мировом цикле, а если человек не достигает пробуждения в данном мировом цикле, ему будет чрезвычайно трудно найти другую подобную возможность. /^Ш

 В «Дасабодхисатта-уддеше» (143) Будда Готама говорит Почитаемому Сарипутте: «Не все люди увидят мое физическое тело. Но если они встретят мое Учение (сосана), будут совершать подношения (дана), соблюдать заповеди (сила) и развивать сознание (бхавана), то благодаря плоду от этих действий родятся во время Будды Арьи Майтреи».

 Три этих действия являются базовыми для накопления заслуг (пуння) (144). Благодаря этим дейст­виям человек гарантированно переродится в высоких формах существования. Развитие сознания ведет к временному очищению, достигаемому за счетсостояний джхана. Но также оно может привесу к правильному наблюдению (випассана) и настоящему освобождению.

В «Анагатавамсе» (145) содержится много дета­лей. Чтобы встретить Будду Майтрею, люди должны прилагать усилия (вирья), быть устойчивыми (далха) и иметь энтузиазм (уббигга-манаса). Мы мо­жем понять энтузиазм как более развитую форму стремления и настойчивости (самвега), которые про­исходят из понимания безотлагательности работы ради освобождения. Все, кто совершает хорошие по­ступки, кто бдителен — независимо от того, бхикку они или бхиккуни, миряне или мирянки, — смогут встретиться со следующим Буддой. Все, кто имеет огромное уважение к Будде, увидят общину Будды Майтреи. Нужно вести святую жизнь (брахмачарья), совершать подношения (дана), соблюдать день обе­тов (упосатха), постоянно работать над развитием любви (метта). Наслаждаясь бдительностью и дейст­виями, несущими заслуги, человек в конце концов сможет положить конец страданиям (дуккха).

Почитаемая Саядау (146) указывает на необходи­мость прикладывать равные усилия как к благому поведению (чарана), так и к правильному знанию (видджа), если человек хочет встретиться со следу­ющим Буддой.

Правильное поведение означает развитие нравст­венности (сила) и концентрации (самадхи). Знание означает развитие мудрости (пання). Правильное поведение можно сравнить с обладанием здоровыми органами и членами тела. Правильное знание можно сравнить с возможностью видеть. Если утеряно одно из двух, человек не может преуспеть. Человек может быть щедрым и соблюдать моральные принципы пяти заповедей и восемь заповедей дня обетов, но если семена знания не посеяны, он не сможет до­стичь пробуждения, даже если встретит Будду Майтрею. Если развито только знание, неправильное поведение будет означать лишь малую вероятность встречи со следующим Буддой по причине длитель­ности периода (антара-каппа) между Благословени­ем нашего Будды и следующим Буддой.

Примерами неверного поведения, указанными Почитаемой Саядау, являются: отсутствие щедрости, недостаток наблюдения за действиями тела, несдер­жанность в речи и нечистота мыслей. Подобное пове­дение означает рождение в низких мирах либо в следующей жизни, либо в одной из будущих. Если люди, действующие подобным образом, все-таки родятся в высоких мирах, недостаток щедрости приведет к тому, что они будут испытывать трудности, пре­пятствия и потери в попытке устроить свою жизнь. Несоблюдение заповедей ведет к спорам, вражде, гневу и ненависти; такие люди легко поддаются болезням и недомоганиям. Это еще более затруднит избегания действий, ведущих в низкие миры.

Возможно, однако, что какой-то человек уже сейчас подготовился к достижению пробуждения. Прикладывая правильные усилия в этой жизни, он сможет достичь первой стадии пробуждения и стать сотапанна. Тогда он уже не сможет совершать поступков, результатом которых могло бы быть рожде­ние в низких мирах. Это не означает, что человек утратит возможность увидеть следующего Будду. В конце концов он может родиться в мире брахм Суддаваса как невозврашаюшийся, где жизнь длится столько, что успеют прийти несколько Будд (147).

Если человек, обладающий достаточными совершенствами (парами) для достижения пробуждения уже в этой жизни, не прикладывает достаточно усилий, он сможет стать сотапанна в следующей жизни в мире дэвов. Если такой человек не придерживается факторов, ведущих к пробуждению, то он утеряв их во время длящегося сейчас Благословения Будды и сможет достичь освобождения только при Благословении следующего Будды.

Наставления Почитаемой Саядау относительно необходимой работы в этой жизни включают в себя и то, что должен делать человек, практикующий лишь медитацию (148). Человек должен осуществить одиннадцать из четырнадцати хороших поступков (чарана-дхамма) (149) — то есть всё, за исключением состояний джхана. Первые четыре таковы: соблюде­ние заповедей (150), охранение дверей чувств, уме­ренность в еде и бдительность.

Следующие семь качеств — это семь благих ка­честв (саддхамма), которые Будда сравнил с различ­ными видами защиты для горожан в королевском крепостном городе (151):

1. Вера (саддха) в Будду подобна глубоко вогнанно­му столбу.
2. Скромность (хири) подобна глубокому и широко­му рву и означает для ученика стыдиться непра­вильного поведения телом, речью и мыслью.
3. Избежание дурных деяний (оттаппа) подобно большой, широкой дороге, окружающей город, и означает для ученика заботиться о несовершении плохих поступков телом, речью и мыслью.
4. Изучение многого (баху-сачча) подобно вооруже­нию копьем и мечом. 'Тот, кто много слушает, кто запоминает услышанное, кто ценит его, и есть знающий Учение Будды.
5. Усердие (вирья) подобно огромной армии, защищающей город. Человек должен будить в себе усердие, чтобы избавиться от ненужных душевных состояний, достичь нужных душевных состояний, быть стойким, решительно идти вперед и добиваться нужных душевных состояний.
6. Фиксация памяти (сати) подобна мудрому, смышленому хранителю врат, который отказывает во входе незнакомым и пропускает только знакомых. Человек должен обладать сильной фиксацией памяти и высокой степенью различения.
7. Мудрость (пання) подобна высокому и широ­кому крепостному валу с глиняными комьями. Человек должен обладать мудростью, ведущей к отсечению выпуклостей и заделыванию впа­дин, и благородным проникновением, ведущим к полному разрушению страданий.

Эти благие качества позволяют человеку пресечь неправильные действия и взрастить правильные, пресечь то, что заслуживает порицания, и развить беспорочное. Так человек развивает чистоту.

Мы не должны беспокоиться о том, когда достиг­нем нирваны — в этой жизни или под руководством Будды Арьи Майтреи. Если мы приложим все возможные усилия, такой вопрос отпадет сам собой. Насколько возможно, мы должны практиковать за­поведи, концентрацию и мудрость, будучи уверенными, что именно этим способом положим конец страданиям.

Истина победит!

Приложение 1.

**Летопись о грядущем Будде**

**АНАГАТАВАМСА**

Хвала Тому, Самому Почитаемому, Благородному, Совершенно Пробудившемуся

1. Сарипутта, обладатель великой мудрости, вождьУпатисса, главная крепость доктрины, подошел к вождю мира

2-3. и спросил Победителя о своих сомнениях по поводу грядущего Будды: «Каким будет мудрый Будда, что появится сразу после тебя? Я жажду услышать подробно. Скажи мне, о Всевидящий». Услышав слова Тхеры, Самый Почитаемый сказал:

4. - Невозможно описать все великие благие заслуги Аджиты, которые не малы, но широко прославлены. Я расскажу (тебе) о части из них. Слушай, о Сарипутта.

5. В этом благом мировом цикле, в будущем, через крор годов появится Пробудившийся по имени Майтрея, лучший из людей,

6. с великими заслугами, огромной мудростью, большими знаниями, широко известный, с огромной силой, громадным упорством; он родится, тот, кто видит.

7. Обретя великое рождение, (великую) фиксацию памяти, полный мудрости, полный изучения, он будет проповедником, знатоком, том, кто хорошо видит, кто коснулся высшей цели и погрузился в нее. Он родится, этот Победитель.

8. В то время будет королевский город Кетумати, двенадцати йоджан в длину и семи в ширину,

9. многолюдный, украшенный дворцами, посещаемыми мужчинами и женщинами, бесподобный, надлежаще защищаемый. 10. Там будет король по имени Санкха, с неисчислимой армией и колесницами, обладающий семью сокровищами, огромной силы монарх, вращающий колесо,

11. обладающий сверхъестественными силами, славой, наслаждающийся всеми видами чувственных удовольствий; он будет проповедовать доктрину покоя, которая сокрушит всех его оппонентов.

1. Чудесный дворец, подобный божественному возникнет благодаря его заслугам. Блестящий разными драгоценными камнями,
2. с парапетами, чудно украшенный, восхитительный, великолепный, очень высокий, самый лучший, на который трудно смотреть, иначе он опалит своим блеском глаза.
3. Драгоценный дворец, появившийся для короля Махапанадассы, поднимется на поверхность, и король Санкха будет жить в нем.
4. Далее, в этом городе будет много улиц, восхитительные лотосовые пруды хорошей формы, с красивыми берегами,
5. полные душистой, чистой, прозрачной, прохладной, сладкой на вкус воды,
6. пруды с песчаными берегами, полные красных и голубых лотосов, доступные людям в любое время суток. Семь рядов пальмовых деревьев и стены семи цветов
7. из драгоценных камней будут окружать город. Королевский город Кусавати в то время будет называться Кетумати.
8. На площадях перед городскими воротами будут расти сверкающие деревья, исполняющие желания: (одно) голубое, (другое) желтое, (третье) красное и (четвертое» белое.
9. На деревьях будут висеть божественные одеяния и божественные украшения, все виды богатства и имущества.
10. В то время в центре города будет четыре стены по четырем направлениям, и тем будет (другое) дерево, исполняющее желания возникшее благодаря заслугам монарха.
11. На том дереве, исполняющем желания, будут висеть хлопковые одежды, платья, кодумские льняные одежды, возникшие благодаря его заслугам.
12. На том дереве, исполняющем желания, будут висеть тамбурины, барабаны и маленькие барабанчики, возникшие благодаря его заслугам.
13. На том дереве, исполняющем желания, будут висеть плотные браслеты, ожерелья из драгоценных камней, возникшие благодаря его заслугам.
14. На том дереве, исполняющем желания, будут висеть украшения для головы, украшения, дающие свечение лицу, браслеты и пояса, возникшие благодаря его заслугам.
15. И еще на том дереве? исполняющем желания, будет висеть много других украшений и гирлянд самого разного вида.
16. Благодаря действию своих заслуг люди будут наслаждаться саморастущим рисом, у которого нет пыльцы, нет шелухи, который чист, сладко пахнет, с очищенными зернами, который не нужно возделывать.
17. Тумбой, одной шестнадцатой современной амбаны (меры), будет 2270 возов.
18. В то время одно зернышко будет давать две тумбы риса, что будет происходить благодаря заслугам людей.
19. Люди, живущие в Кетумати королевства Санкхи, будут носить доспехи и браслеты.
20. Всё, что они ни захотят, будет осуществляться. У них будут счастливые лица. Они будут носить тяжелые серьги. Они будут натираться сандаловой пастой. Они будут носить одежды из Каси.
21. У них будет много имущества, они будут богаты; они будут просыпаться под звуки барабанов и лютней. Они будут всегда испытывать удовольствие и телом, и душой.
22. Джамбудипа будет тянуться на десятки тысяч йоджан, там не будет колючек, будет чисто и будет зеленая трава.
23. Будет три недомогания: страсть, голод и старение. Женщины будут выходить замуж в пятьсот лет.
24. Люди будут жить в согласии, будут близки по духу, у них не будет ссор. Все виноградники, деревья и кустарники будут в плодах и цветах.
25. Трава будет десять сантиметров в высоту и потому будет мягкой, как хлопок. Будут дожди и мягкие ветра, не горячие и не холодные.
26. Всегда будет замечательная погода. Реки и пруды не будут пересыхать. Ни здесь, ни там песок не будет жестким. Он будет разбросан как жемчуг и будет размером с зерна гороха и фасоли.
27. Везде будет красиво, как в украшенном саду. Здесь и там будут деревни и города, расположенные очень близко друг к другу и густонаселенные.
28. (Деревни и города) будут похожи на огромный тростниковый и бамбуковый лес, будут полны людей и будут, я полагаю, располагаться другаот друга на расстоянии поля для петушиных боев.
29. Торговые города будут заселены зажиточными! богатыми и спокойными мужчинами и женщинами без страха и в добром здравии.
30. Люди будут устраивать праздники, будут всегда радостны, всегда игривы, чрезвычайно довольны. Они будут радоваться, будут счастливы и удовлетворены.
31. Будет много пищи и питья, много еды, много мяса, напитков и воды. Джамбудипа будет восхитительной, будет подобна божественной Алакаманде или главной столице Куру.
	1. (Родится) один по имени Аджита, Майтрея, лучший из двуногих, с тридцатью двумя восхитительными знаками в (восьмьюдесятью) второстепенными характеристиками, с лицом золотистого цвета, без родимых пятен, очень красивый, великолепный, широко известный, чудесный, правильных пропорций, с хорошим зрением, с огромной силой, бесподобный. Он родится в брахманском роду, богатом и зажиточном, в замечательной семье. По поводу его рождения не будет никаких споров.
32. (Четыре) дворца из драгоценных камней появятся для Аджиты: Сиривадда, Ваддамана, Сиддхаттха и Чандака.
33. Спутницей Аджиты будет женщина с прекрасной фигурой, украшенная (всеми видами) украшений: малыми, средними и большими.
34. Будет полная свита из ста тысяч женщин в украшениях. Чандамукхи будет его женой. Брахмаваддана будет его сыном.
35. Он будет наслаждаться огромным счастьем, радостью и удовольствием. Его слава будет такой же огромной, как у Нанданы и Васавы.
36. Он будет жить дома восемь тысяч лет. Затем пойдет в парк прогуляться и развлечься.
37. Увидев опасность чувственных удовольствий и будучи мудрым в соответствии с природой бодхисаттвы, он увидит четыре знака, которые разрушат его чувственные удовольствия:
38. старого человека, больного человека, мертвого человека и счастливого странника. Он оставит домашнюю жизнь. Чувствуй симпатию ко всем существам,
39. он станет питать отвращение к чувственным удовольствиям. Не ища непревзойденного, великого счастья и блаженства ради сливы, он оставит домашнюю жизнь.
40. Он погрузится в практику усердия на семь дней. Тот Победитель оставит домашнюю жизнь, взлетев (в воздух) в своем дворце.

55-56. Аджита уйдет из дома, ведя за собой большую толпу людей, друзей и товарищей, кровных родственников, четырехчастную армию, собрание четырех каст и восемьдесят четыре тысячи принцесс.

57. Когда Майтрея оставит домашнюю жизнь, то восемьдесят четыре тысячи брахманов, искусных в Ведах, поступят тик же.

58. В то время оба брата Исидатта и Пурина оставят свои дома вместе с восьмьюдесятью четырьмя тысячами (других людей).

59. Близнецы беспредельной мудрости Джатимитта и Виджая придут к совершенному Будде из этих восьмидесяти четырех тысяч.

60. Домовладелец Суддхика и мирянка Субхана придут к совершенному Будде из этих восьмидесяти четырех тысяч.

61. Мирской ученик Сангха и мирянка Сангха придут к совершенному Будде из этих восьмидесяти четырех тысяч.

62. Домовладелец Саддхара и известный человек Судатта придут к совершенному Будде из этих восьмидесяти четырех тысяч.

63. Женщина Ясавати и известный человек Висакша будут почитаться и мужчинами, и женщинами.

64. Они оставят мирскую жизнь, совершат отречение по указанию Майтреи. Другие горожане и многие люди из страны: благородного рождения, брахманы, купцы, рабочие —

1. большая толпа всех сословий, склоняясь к отречению, оставит свои дома, следуя примеру Майтреи.
2. В день, когда Мудрец оставит домашнюю жизнь ради отречения, в самый день отказа он достигнет Дерева Пробуждения.
3. На месте непобедимого Быка Среди Людей, на этом величайшем месте пробуждения, сидя со скрещенными ногами, Человек Великой Славы пробудится.
4. Победитель отправится в восхитительный сад Нагавана, полный цветов, и там установит движение бесподобного колеса Учения:
5. страдание, возникновение страдания, преодоление страдания и восьмеричный благородный путь, ведущий к прекращению страдания.

70. Там будет собрание людей, занимающее сотню йоджан вокруг, когда Защитник мира будет устанавливать движение колеса Учения.

71. Тогда огромное число дэвов приблизятся к Победителю, и он освободит сто тысяч кроров от захваченностей.

72-73. Тогда тот король Санкха, отдав свой драгоценный дворец Сангхе во главе с Победителем, сделает другой подарок бедным, нуждающимся и нищим, и, поспешно взяв с собой королеву, придет к совершенному Будде.

74. Благодаря силе великого короля и безграничной мощи его колесниц он придет к Победителю в компании девяноста тысяч кроров (людей).

1. Тогда Совершенный Будда ударит В барабан доктрины, в восхитительные, высоко звучащие литавры бессмертных, дарующих знание четырех истин.
2. Компания людей, сопровождающая короля, все девяносто тысяч кроров без исключения, услышав воззвание «приди, бхикку», тут же станут монахами.
3. Тогда дэвы и люди придут к Вождю Мира и спросят об архатстве.
4. Победитель ответит им, и восемьдесят тысяч кроров достигнут состояния архата. Это будет третье постижение.
5. Первое собрание будет составлять сто тысяч кроров тех, кто разрушил свои загрязнения, кто чист, спокоен и почитаем.
6. Когда в конце сезона дождей Самый Почитаемый провозгласит приглашение (чистой жизни), он будет окружен девяноста тысячами кроров.
7. Отправившись затем в уединение на золотой и

серебряный склоны Гандхамаданы, что в горных цепях Химаванта,

1. Мудрец будет наслаждаться медитацией в сопровождении восьмидесяти тысяч кроров тех, кто разрушил свои загрязнения, кто чист, спокоен и почитаем.
2. Сто тысяч кроров тех, кто обладает шестью высшими знаниями и великими сверхъестественными силами, будут постоянно окружать Защитника Мира Майтрею.
3. Будучи искусны в различении, зная букву и смысл доктрины, хорошо обученные знатоки Дхаммы, хорошо осведомленные украшающие собой Сангху,
4. умело укрощенные, мягкие, стойкие — они будут окружать Победителя. Тот Нага (Будда) будет почитаться такими монахами, которые сами будут нагами, подобными ему. Он, избавленный от страданий, будет вместе с теми, кто избавлен от страданий, кто спокоен и пребывает в спокойствии.
5. Вместе с ордером своих учеников Сострадательный, Милостивый Майтрея, величайший из двуногих,
6. поднимет много существ и дэвов, приведет их в нирвану. Тот Победитель будет ходить по городам, деревням и столицам.
7. Он ударит в барабан учения. Он дунет в раковину учения. Он провозгласит духовную жертву. Он поднимет знамя учения.
8. Он издаст львиный рык, установит поворот превосходного колеса (учения) и побудит мужчин и женщин испробовать напиток истины с его восхитительным вкусом.
9. Тот Победитель будет бродить ради всех живых существ, богатых и бедных, вызывая пробуждение в людях, достойных пробуждения.
10. Видящий побудит кого-то принять прибежище (в Три Драгоценности), кого-то — пять заповедей, кого-то —- десять искусных действий.
11. Кому-то он даст статус новичков четыре восхитительных плода. Некоторым он даст различающее знание несравненной Дхаммы.
12. Кому-то Видящий даст восемь восхитительных достижении кому-то - три яркости и шесть высших знаний.
13. Тот Победитель убедит (большую) группу людей заняться этой практиком Тогда Учение Победителя Майтреи широко распространится.
14. Видя людей, достойных пробуждения. Мудрец, чтобы вызвать в них пробуждение, будет в один момент преодолевать сто тысяч йоджан.
15. В то время матерью Майтреи будет Брахмавати, отцом будет священнослужитель короля Санкхи по имени Субрахма.
16. Его лучшими учениками будут Ашока и Брахмадэва. Последователь Сиха будет постоянно сопровождать Победителя.
17. Падума и Сумана будут лучшими ученицами. Сумана и Сангха будут лучшими последователями.
18. Ясавати и Сангха будут лучшими последовательницами. Дерево Нага будет местом пробуждения Самого Почитаемого.
19. Ствол дерева будет две тысячи локтей в обхвате. У него будет двадцать тысяч ветвей с загнутыми кончиками, (постоянно) растущими. Оно будет сверкать как распущенный хвост павлина.
20. Кончики ветвей будут всегда покрыты цветами и будут издавать божественный аромат. Бутоны будут размером с колесо повозки, с пыльцой, достаточной для заполнения меры нали.
21. Дерево будет распространять аромат по всем направлениям в десяти йоджанах, по ветру и против ветра. Оно будет осыпать своими цветами все вокруг трона пробуждения.
22. Приходя туда, люди из этой страны будут вдыхать восхитительный аромат и высказывать слова восхищения.
23. Будет плод благих действий для Почитаемого, Лучшего из Будд, чье невообразимое сияние будет распространяться подобно запаху цветов.
24. Победитель будет восемьдесят восемь локтей ростом. Обхват груди Учителя будет двадцать пять локтей в диаметре.
25. Ясные глаза Видящего будут с толстыми ресницами. Его глаза будут чистые, не мигающие ни днем ни ночью. Его физическое зрение сможет беспрепятственно наблюдать большие и малые предметы
26. во всех направлениях на расстояние в десять йоджан. Его сияние будет расходиться на двадцать пять йоджан.
27. Победитель будет сиять как лучина или свеча. Он будет сиять подобно солнцу или ожерелью из драгоценных камней.
28. Его (тридцать два главных) знака и (восемьдесят) вторичных знаков будут видимы как лучи в любое время суток. Сотни и тысячи различных лучей будут исходить от него.
29. Под каждым его шагам будет вырастать

 прекрасный цветок лотоса. Каждый лепесток лотоса будет тридцать локтей в поперечнике, а малые лепестки — двадцать пять локтей.

1. Тычинка в длину будет двадцать локтей, а пестики — шестнадцать. Внутри красных лотосов будет полно красной пыльцы.
2. Дэвы Камавачарики установят колонны славы, а короли нагов и супаннов украсят их.
3. В общем будет установлено восемь колонн из золота, восемь из серебра, восемь из драгоценных камней и восемь из кораллов.
4. Будут спущены сотни развевающихся знамен, украшенных гирляндами и драгоценностями.
5. Там будут балдахины, украшенные драгоценными камнями и похожие на луну. Они будут отделаны множеством украшений и сеточкой из колокольчиков.
6. Дэвы будут разбрасывать благоухающие, сладкопахнущне, ароматные цветы и разные виды пыльцы, божественного и человеческого происхождения,
7. И разных видов одежды многих цветов, красивой, пяти цветов. Обретя веру в Будду, они будут играть и резвиться повсюду.
8. Там будут ворота с драгоценными тетивами, тысячу локтей в высоту, восхитительные, красивые, свободные для входа и крепко сделанные.
9. Они будут выглядеть сверкающими, с сиянием, распространяющимся вокруг. Будда, глава ордена монахов, будет идти в центре,
10. как Брахма посреди собрания или как Инда в своем дворце. Когда Будда будет идти, монахи будут идти с ним; когда он будет стоять, они будут стоять с ним;
11. когда Учитель будет сидеть иди лежать посреди собрания, они будут делать то же — то есть всегда повторять за Буддой одно из четырех состояний тела.
12. Будет похвала такая и иная, людская и божественная. Будет происходить много чудес,
13. восхваляющих Майтрею, благодаря силе его бесконечных заслуг. Увидев эти чудеса, многие люди разных сословий, многие мужчины со своими семьями не смогут отказаться от Учителя как от своего прибежища иначе как ценой своей жизни.
14. Всякий, кто услышав слова Мудреца, будет вести святую жизнь, прекратит плутаниe, которое есть непостоянство и которого так трудно набежать.
15. Много домовладельцев очистят глаз Дхаммы благодаря десяти благим поступкам и трем видам правильных действий.
16. Многие достигнут небес благодаря завершению традиционного изучения и текстам, очистившись с помощью уважения к Будде и с помощью следования истинной Дхарме.
17. Невозможно описать всю его славу, которая будет так велика. Все будут пребывать в огромном счастье. Когда их время подойдет к концу (в той жизни),
18. Они обретут огромную славу и счастье. Жизнь, красота, сила, небесное блаженство (в мире небес) – все будет у них.
19. Они будут получать счастье от чувственных удовольствий так долго, как того пожелают. Затем, в конце жизни, они войдут в (истинное) счастье.
20. Жизнь Будды будет восемьдесят тысяч лет. Оставаясь в мире так долго, он многих переведет на другой берег.
21. Он вызовет совершенное пробуждение в тех, чье сознание зрело, и будет наставлять других, кто не постиг (четыре) истины относительно того, какой путь верный, а какой — нет.
22. Он заботливо установит факел Дхаммы, лодку Дхаммы, зеркало Дхаммы, лекарство (Дхаммы) для существ (того времени и) будущего
23. Затем, посреди почитаемой общины учеников, которые сделали все, что должны были сделать, тот Победитель воспылает как огромное пламя и исчезнет.
24. Когда совершенный Будда исчезнет, его Учение будет сохраняться еще сто восемьдесят тысяч лет. После этого произойдет ужасное исчезновение.
25. Так, всё составное невечно, нестойко, временно, преходяще, подвержено разрушению и старению и пусто.
26. Всё составное подобно пустому кулаку, оно пусто, оно - разговоры дураков. Ни у кого нет власти над этим, ее нет даже у тех, кто обладает сверхъестественными силами.
27. Зная, какова реальность, человек должен разочароваться во всем, что является составным. Безукоризненного Среди Людей трудно найти. Он рождается не всегда. Где бы ни рождался этот Герой, его счастливая семья процветает.
28. Поэтому, чтобы увидеть Будду Майтрею, действуйте правильно, твердо, решительно, с должным энтузиазмом.
29. Все, кто совершает хорошие поступки и живет бдительно, независимо от того, монах он или монахиня, мирянин или мирянка,
30. все, кто уважает великого Будду, выказывают уважение Великому, Этакие люди вместе с дэвами увидят благое собрание того времени.
31. Ведите святую жизнь. Делайте надлежащие подношения. Соблюдайте день обетов. Неотступно практикуйте любящую доброту.
32. Будьте тем, кто наслаждается бдительностью, кто всегда накапливает заслуги. Действуя умело, вы положите конец страданиям.

Приложение 2.

Намерение встретить Будду Арью Майтрею

Мы сделали некоторые выборки из следующих пере­водов:

1. Намерение, завершающее многие палийские тексты Шри-Линки (из «Дасабодхисаттуппаттикатхи»):

Благодари заслугам от написания этого текста да приближусь и к Майтрее и, утвердившись в прибежище, да утвержусь я в Сасане.

1. Намеренно, завершающее сингальские тексты (из «Дасабодхисаттуппаттикатхи»):

Благодари силе благих деяний да не окажусь я в одном из четырех адов, но устремлюсь к бодхисаттве Майтрее на небеса Таватимса и, насладившись божественным счастьем, отправлюсь оттуда в город Кетумати, искореню загрязнения и получу тишину освобождения от Будды Майтреи.

1. Намерение, завершающее «Двадасапаритту» (из «Дасабодхисаттуппаттикатхи»):

 В будущем Будда Майтрея будет непревзойденным в мире, с огромными заслугами и огромной силой; да обретете вы великое спокойствие.

1. Намерение шри-ланкийского короля Паракрамабаху Первого (из «Дасабодхисаттуппаттикатхи»):

 Оставив этот мир и родившись в верховьях Ги­малаев в благородной Джамбудипе (Индия) глав­ным божеством с продолжительностью жизни, исчисляемой кальпами, я непременно услышу учение Будды Майтреи.

1. Намерение, выказанное в конце комментариев к «Джатакам» (из «Дасабодхисаттуппаттикатхи», стих 4—11):

Благодаря моим благим деяниям да рожусь я в следующей жизни в городе Тушиты, прекрас­ном местопребывании богов. Да буду я слушать проповеди Господа Майтреи и наслаждаться с ним огромной славой на протяжении долгого времени. Когда это Великое Существо родится в прелестном городе Кетумати как Будда, да ро­жусь я в брахманской семье, обладая тремя ос­новными благородными качествами. Да пожерт­вую я Великому Мудрецу бесценное монашеское одеяние высшего качества, деньги, местопребы­вания и лекарства в изобилии. Да приму я жизнь бхикку по разрешению и да буду я освещать благородную общину, обладая потенциалом, сосредоточенностью и знанием Типитаки. Да предскажет он мне: «Этот человек станет Буддой в будущем». Да смогу я подносить дары Буддам, которые будут приходить после, и получать от них четкие предсказания. Да смогу я повторять свои рождения, дарить пищу и другие вещи, ко­торые только у меня попросят, подобно дереву, исполняющему желания. Да завершу я все совершенства заповедей, отречения, мудрости и так далее, и, достигнув высших совершенств, да стану я несравненным Буддой. Да буду я про­поведовать сладчайшую Дхамму, приносящую блаженство всем, освобождающую целый мир вместе с дэвами от захваченностей повторного рождения. Да смогу я вести их к самой восхити­тельной и безмятежной нирване.

1. Намерение в конце сингальского текста Ашина Буддагхоши «Вишуддимагга» («Путь очищения»):

 Демонстрируя такие заслуги,

 Которые я накопил, написав сей текст,

 И многие другие, которые еще впереди,

 Да смогу я в своем следующем существовании

 Узреть Таватимсу,

 Купаться в заслугах

 И, будучи ав привязанным к чувственным жела­ниям.

 Достигнуть первого плода.

 Увидев в своей последней жизни

 Майтрею, Наставника Мудрецов,

 Высшего из людей во всем мире,

 Помощника, радующегося благополучию всех существ.

 Услышав, как Святой проповедует

 Учение благородного Закона,

 Да смогу я украсит Благословение Победителя, Обретя Высший Плод.

1. Намерение Тхеры Махамангалы, высказанное в биографии Ашина Буддагхоши («Буддагхосуппатти») (нз «Дасабодхисаттуппаттикатхи»):

Да будет моей судьбой встретиться с тобой, Будда Майтрея! Ты, полностью побужденный, переводишь огромное множество людей через поток сансары.

Пусть я буду искусен в трех писаниях,чтобы встретиться с Милосердным во всеоружии муд­рости.

1. Намерение в конце посвящения заслуг на цере­монии Дама на Шри-Ланке (из «Дасабодхисаттуппаттикатхи»):

С помощью этого благого действия Дана да роди­тесь вы в божественном или человеческом мире, наслаждаясь самым большим мирским счастьем, да родитесь вы снова во времена Будды Майтреи и, получив пользу от его учения о четырех благо­родных истинах, да достигнете вы высшей, веч­ной, великой нирваны!

9. Намерение, высказываемое во время декламации паритт (стихов защиты) на Шри-Ланке (из «Дасабодхисаттуипаттикатхи»):

Пусть все множество богов, обитающих над се­мью океанами, на горе Меру, в мире Титанов, к мире Нагов, в шести божественных мирах, в четырех святынях (четырех охраняющих) дэвов, на горе Самантакута, в Гималаях, над семью озерами, над озером Анотатта, в небе, на земле, и в мире Брахмы, в этой Чаккавале (мировой сис­теме), на острове Цейлон, разделят между собой эти заслуги с благими мыслями и, увидев короля мудрецов Майтрею, достигнут нирваны.

10.Завершающий стих в конце сингальского текста Ашина Буддагхоши «Аттхасалини» («Толкова­тель»):

Благодаря этой книге, что я написал,

Перед Майтреей я окажусь.

Утвердившись в прибежище,

Я остановлюсь в сасане.

Пусть мать, отец, учители, те, кто желает мне добра,

И те, кто не желает, поблагодарят меня

И дадут долгую защиту заслуге, что я накопил.

ПРИМЕЧАНИЯ

* + 1. Один текст, Махасампинданндана, нам недоступен. Историю о Почитаемом Махакассапе можно найти в «Дасабодхисаттуппаттикатхе» («Истории о рожде­ниях десяти бодхисаггв»). Согласно этому тексту, тело архата но имени Кассапа, который жил после Будды Кассапы, находится в горе Куккутасампата и появится оттуда, чтобы быть кремированным, во время следую­щего Будды. Некоторые дискуссии на эту тему можно найти в палийских текстах, но они не дают никакой новой информации.
		2. Это имя в Бирме сокращается до Ариметтея.
		3. См. стр. 56-58.
		4. Эти стихи приводятся в «Дасабодхисаттуппаттикатхе». Они не входят в английский перевод «Джатак».
		5. «Вишуддимагга» («Путь очищения») и «Дасабодхисаттуппаттикатха».
		6. «Аттхасалини» («Толкователь»).
		7. см «Дасабодхисаттуппаттикатху''.
		8. «Паган: искусство и архитектура старой Бирмы», см. также — стр. 56.
		9. Дипак К. Баруа. «Храм в Бодхгае: его история».
		10. Согласно «Гандхавамсе» (61,1).
		11. «Дасабодхисатта-уддеша» предлагает следующие варианты имен: Дигхаджангхи вместо Дигхасони, Сона вместо Чандани, Палилеё вместо Палалеё.
		12. Только Учащий Будда может увидеть, сбудется ли на­мерение. См. «Трактат». «Взгляд Учителя».
		13. См. «Трактат». Об этом говорится и в предисловии к «Тхерагатха-аттхакатха» (стихи Параматтхадипани).
		14. Его имя также дается как Ариметтея.
		15. См. предисловие Почитаемого Саддатиссы к «Дасабод- хисаттуппаттикатхе».
		16. «Буддавамса-аттхакатха» («Мадхуравиласини») не упо­минает обычных людей и говорит, что для паччека-будд этот период составляет две асанкхейи и сто тысяч кал ьп. Цифры, приведенные нами, взяты из «Вишуддимагги».
		17. См. «Трактат» и «Буддавамса-аттхакатху». Они также упоминаются в «Джатаках», 125. Джатаки, иллюстриру­ющие высшие совершенства Будды Готамы, приведены в «Буддавамса-аттхакатхе».
		18. См. «Буддавамса-аттхакатха» и «Трактат о парами».
			1. См. «Трактат о парами».
			2. См. «Трактат о парами».
			3. См. «Трактат о парами».
			4. Об этом говорится в «Дасаваттхуппакаране».
			5. «Буддавамса-аттхакатха» («Дискуссия о причине»).
			6. Это неопубликованный фрагмент. Он упоминается Ви- читтасарабхивамсой в «Махабуддаване».
			7. См. «Трактат».
			8. См. «Буддавамса-аттхакатха».
			9. «Джинакаламали» («Эпохи Победителя»),
			10. «Эпохи».
			11. «Дасаваттхуппакаране» и «Дасабодхисатта-уддеша».
			12. Здесь не дается информации о том, когда жил данный Будда. Вероятно, он жил до двадцати четырех Будд, перед которыми бодхисаттва, ставший впоследствии Буддой Готамой, давал свою решимость.
			13. См. «Параматтхаджотика» («Пояснение высшего значе­ния») I.
			14. В издании Мартини написано «ятха», тогда как в из­дании Палийского Общества — «ява».
			15. См. «Буддхавамса-аттхакатха».
			16. «Дасаваттхуппакаране».
			17. Эта информации основывается на «Анагатавамсе». Со­гласно «Дасаваттхуппакарано», гл. 31, Аджита происходил из зажиточной семьи города Санкассы. Этот же текст говорит, что бодхисаттва Майтрея уже до рож­дения в эпоху Будды Гота мы завершил практику со­вершенств в шестнадцать асанкхей и сто тысяч кальп. Его семья жила у ворот города Санкасса, в том месте, где Будда спустился с небес Таватимса после обучения дэвов Абхидхамме. По этому поводу Аджита задал Сарипутте вопрос, на который никто из других лучших учеников не смог ответить. Этим он хотел показать, что главный ученик понимает Дхамму лучше, чем все остальные (см. «Буддийские легенды», III, 54-56). Ко­гда великий бодхисаттва услышал ответ Почитаемого Сарипутты, он был очень обрадован. Видя приятную внешность Будды и слыша Учение, Аджита стал бхикку.
			18. «Маджхима-никая» («Сказание средней длины»), Суттанта 142.
			19. Здесь есть расхождения с «Патхамасамбодхи». В послед­ней говорится, что Аджита был еще новичком, самым младшим членом Сангхи. Ему было отдано два мона­шеских одеяния, одно из которых он порвал на полосы, чтобы сделать гирлянду на край балдахина. После чего Аджита произнес обет стать Учащим Буддой, и Будда Готама дал ему ясное предсказание. Детали можно найти также в «Дасаваттхуппакаране».
			20. «Дигха-никая» («Диалоги Будды»), 26.
			21. Саягьи У Ба Кхин интерпретирует этот момент так, что щедрость в основном и состоит из жертвования Дхаммы.
			22. См. т. I, 22-25. Этот отрывок приводится Почитаемым Нанамоли в предисловии к «Вишуддимагги».
			23. «Сихалаваттхугтакарана, гл. III.
			24. «Дасабодхисатта-уддеша».
			25. «Путь очищения», гл. I, 135.
			26. См. «Дигха-никаю» II, 39-41. Достигшие третьего уровня пробуждения (невозвращающиеся) могут жить в Чистых Землях (суддаваса) мира Брахмы так долго,что могут встретить и не одного Будду. Будда Готама рассказывает о своих встречах с брахмами в Чистой Земле, которые уточняют для него события, произошедшие во времена прежних Будд (см. « Дигха-никая», 14).
				1. «Дигха-никая» Ш 58-79.
				2. См. также «Ангуттара-никаю» («Большое сказание») I 142, где Будда говорит, что три последних были распространены уже в его время.
		19. См. «Буддавамса-аттхакатху».
		20. «Аттхасалини» 27.
		21. «Самантапасадика» 1291.
		22. «Маноратхапурани» IV.
		23. Почитаемая Саядау называет эти пять тысяч лет эпохой арьев (благородных).
		24. «Тхерагатха-аттхакатха» III 89.
		25. См. комментарий к «Ангуттара-никае», «Маноратхапу­рани», I 87, «Мохавиччхедани» 201-203 и комментарий к «Анагатавамсе».
		26. Число лет упоминается только в комментарии к «Ана­гатавамсе».
		27. Некоторые тексты говорят о трех исчезновениях.
		28. «Дасабодхисаттуппаттикатха» 55/120 говорит о восьми­десяти двух тысячах лет.
		29. Сумангалавиласини» (комментарий к «Дигха-никае») III.
		30. «Журнал общества палийских текстов», 1886 г.
		31. «Дасаттхуппакарана» 125/132 говорит, что после того, как человеческая жизнь уменьшится до десяти лет, бу­дет семь промежуточных эпох (саттантара-каппа), за­тем продолжительность жизни увеличится до асакхейи, а затем снова уменьшится до восьмидесяти тысяч лет, когда и придет следующий Будда.
		32. «Буддавамса-аттхакатха» 277.
		33. «Сараттхаппакасини» (комментарий к «Саньютта-ни- кае») III 390.
		34. «Дигха-никая» III 75-77.
		35. «Летопись о будущем» всецело посвящена следующему Будде.
		36. «Дасабодхисаттуппаттикатха» 55, 61/120, 127 и «Даса- бодхисатта-уддеша» 298-302, 306/338-341, 344.
		37. «Дасаттхуппакарана» 125-127/132-134.
		38. «Дигха-никая» II1-54 («Махапанада-суттанта»).
		39. «Маджхима-никая», сутта 123.
		40. «Буддавамса-аттхакатха» 428-430.
		41. «Буддавамса-аттхакатха» упоминает три подобных пред­вестия и говорит, что о Будде провозглашают четыре охраняющих дэва. «Параматтхаджотика» I говорит о пяти предвестиях и о том, что о Будде провозглашают брахмы из мира Суддаваса.
		42. Согласно «Дасабодхисатта-уддеше», он спустился на полнолуние месяца асаха (июнь-июль).
		43. Согласно «Дасаттхуппакаране» 126/133.
		44. См. «Тхерагатха-аттхакатха» 1502. Из мира Тушита она отправилась в мир Таватимса, чтобы послушать абхид- хамму.
		45. Перевод первых двух болезней основан на коммен­тариях к «Дигха-никае» III 75. «Параматтхаджотика» (комментарий к «Суттанипате») II323 говорит, что здесь подразумеваются: 1) захваченности, ведущие к станов­лению дэвой (дэвапаттхана-танха), 2) голод (кхуда) и 3) признаки старения (парипака-джара).
		46. «Дасабодхисатта-уддеша» 299/339.
		47. «Анагатавамса» 33-42.
		48. «Анагатавамса» 8, 15-20.
		49. «Дасабодхисатта-уддеша» 299/338 говорит об одной йоджане в ширину.
		50. Согласно «Дасабодхисатта-уддеше». 106/344, дерево, ис­полняющее желания, появится благодаря заслугам се­мидневного пути бодхисаттвы в прошлой жизни, когда он шел к Будде Сиримутте.
		51. Не путать с бодхисаттвой Санкхой. Согласно «Дасабод- хисатта-уддеше», будущий Санкха это дэва по имени Маханалакара («Дигха-никая-тика» 43). Налакара было именем Махапанады на небесах Таватимса («Джатака» IV 318-323).
		52. «Джатака» 489 говорит, что отец стал Махапанадой. Су- мангалавиласини III856 (комментарий к «Дигха-никае») говорит, что это был сын и что отец находится сейчас в мире дэвов. «Дигха-никая» 43 называет его Налакара (Изготовитель корзин), что означает, что и отец и сын получили эти имена в мире дэвов. «Дасаваттхуппакарана» (119-127/126-134) называет их Навакхуддака-Налакара (или Чула-Налакара), что означает Младший На­лакара, и Джеттхака-Налакара (или Джеттха-Налакара), что означает Старший Налакара. То есть здесь также имеется в виду, что отец станет будущим Санкхой.
		53. «Сумангалавиласини» III 856 говорит, что дворец не ис­чез благодаря благим деяниям отца и сына в прошлом. Таким образом, он сейчас ожидает будущего короля Санкху.
		54. «Анагатавамса», стих 12-14, «Тхерагатха», стих 163-164.
		55. В «Дасаттхуппакаране» (125/132) восхождение его как монарха, вращающего колесо, дается как модель для других монархов.
		56. «Анагатавамса», стих 27-32.
		57. «Дасабодхисатта-уддеша» 300/338. «Тхерагатха», стих 164: «Шесть тысяч музыкантов танцевали там».
		58. «Дигха-никая» III 75. Это общая черта для всех монархов, вращающих колесо. См. «Суттанипата» («Собрание про­поведей») 96.
		59. У него будет такое же имя, как и у бодхисаттвы в той жизни, — Аджита (согласно «Дасабодхисатта-уддеше» 300/338).
		60. Также упоминается в «Вишуддимагги», гл. XIII, 127 и в «Аттхасалини» 415. «Дасаттхуппакарана» (126/133) говорит, что мать будут звать Паджапати.
		61. Тридцать два знака описаны в «Дигха-никае» I 17-19. Восемьдесят второстепенных знаков — в предисловии к «Дасабодхисаттуппаттикатхе».
		62. Это единственный случай, когда говорится, что у бод­хисаттвы будет четыре дворца, а не три. Поскольку каждый дворец используется на конкретный сезон, мы можем предположить, что во времена следующе­го Будды будет четыре сезона. «Дасабодхисатта-удде­ша» (300/339) и «Дасаттхуппакарана» (126/133) говорят о трех дворцах.
		63. «Дасабодхисатта-уддеша» (300/339) говорит о семистах тысячах.
		64. Согласно «Дасаттхуппакаране» (126/132), она будет глав­ной женой из тысячи.
		65. «Дасабодхисатта-уддеша» 300/339.
		66. Другое чтение: Видджуттара.
		67. Обычно называют Велува-панду-вина. Палийско-английский словарь говорит, что «вина» — это «лютня»,

но все слово переводит как «флейта», поскольку при­сутствуют приставки «панду» и «велува».

* + 1. «Дасаттхуппакарана» 126/134, «Дасабодхисатта-уддеша» 300/340, «Анагатавамса» 1001-103.
		2. «Дасабодхисатта-уддеша» говорит, что от корней до кончиков веток будет 200 ступней и 40 локтей. «Ана­гатавамса» говорит, что ствол будет две тысячи локтей в обхвате.
		3. «Анагатавамса», стих 100, говорит, что пыльцы (каждого цветка) будет достаточно для заполнения нали.
		4. Стих 55-63.
		5. Другое чтение: Сангха и Сангха.
		6. «Дасаттхуппакарана» (126/134) говорит, что это случит­ся в парке в Исипатане рядом с городом Кетумати. По этой версии, король Санкха будет присутствовать на первой проповеди.
		7. «Буддавамса-аттхакатха» 429, «Буддавамса» («Летопись о Буддах») XXII.
		8. «Дасаттхуппакарана» (127/134) говорит о неизмеримом числе. «Дасабодхисатта-уддеша» (301/340) говорит о ста крорах людей и неизмеримом числе дэвов.
		9. У двадцати пяти Будд, о которых говорится в «Буддавам- се» (включая Будду Готаму), было по три постижения.
		10. В «Буддавамса-аттхакатхе» (279) написано, что только у Будды Падуматтары в постижении было «эхи бхикку». У многих Будд прошлого были подобные бхикку в со­браниях.
		11. Обычно у Будд три собрания монахов, но у Будды Готамы и трех Будд до него было только по одному.
			1. «Буддавамса-аттхакатха» 180.
			2. «Анагатавамса», стих 83.
			3. «Дигха-никая» III 76.
			4. Последняя деталь взята из комментариев («Сумангала- виласини», 856).
			5. Этот абзац основывается на «Анагатавамсе», 87-95.
			6. «Сихалаваттхаппакарана» III, стих 20.
			7. Имена главных учеников даются в «Анагатавамсе», стих 97-99. Комментарий к ней дает информацию о Санкхе, который, став бхикку, получил имя Ашока.
			8. Другое прочтение в комментарии к «Анагатавамсе»: Суддхана.
			9. Другое прочтение: Санкха.
			10. Другое прочтение: Санкха. Эти две пары в комментарии к «Анагатавамсе» считаются мирскими последовате­лями.
			11. Эти детали взяты из «Анагатавамсы», стих 112-123.
			12. «Буддавамса-аттхакатха» 428.
			13. «Дасабодхисаттуппаттикатха» 55/61, «Дасабодхисатта-уддеша» 301/340, «Анагатавамса», стих 105-109.
			14. Мисс Хорнер говорит, что «локоть» (хаттха) — это рас­стояние от локтя до кончика вытянутого среднего паль­ца (Буддавамса XXII).
			15. «Дасабодхисаттуппаттикатха» говорит: 25 локтей в ши­рину и 25 в толщину. «Дасабодхисатта-уддеша» говорит о толщине в 25 локтей.
			16. «Дасабодхисатта-уддеша» говорит о сорока локтях.
			17. «Дасабодхисатта-уддеша» говорит: 25 локтей от одного плеча до другого.
			18. «Дасабодхисатта-уддеша» говорит о пятнадцати локтях, но в другом прочтении о пяти.
			19. Стих 106.
			20. Обычно считается знаком дэвов или якшей.
			21. «Дасабодхисатта-уддеша» говорит о четырех.
			22. «Дасабодхисатта-уддеша» говорит о пяти
			23. «Дасабодхисаттуппаттикатха» говорит: «круг лица и уши» (перевод: каждая ушная раковина). «Дасабод­хисаттуппаттикатха»: канна-мукха-мандалам, «Дасабодхисатта-уддеша»: мукха-мандалам.
			24. «Дасабодхисатта-уддеша» 301: аватта-унхисам. Это вы­ражение до конца не понятно, но, похоже, говорит об очень большой высоте.
			25. «Дасабодхисаттуппаттикатха» 55/120, «Дасабодхисатта-уддеша» 301/340.
			26. «Анагатавамса», 109.
			27. «Анагатавамса» 107, «Дасабодхисаттуппаттикатха» 61/128.
			28. «Дасабодхисатта-уддеша» 306/344.
			29. Согласно «Дасабодхисатта-уддеше» (106/344), он будет сиять и днем и ночью благодаря заслугам, накопленным кровью, которая текла из его ног и ступней, когда он шел к Будде Сиримате в своей прошлой жизни.
			30. «Дасабодхисаттуппаттикатха» 120/55, «Дасабодхисатта- уддеша» 301/340.
			31. Детали взяты из «Анагатавамсы» 110, «Дасабодхисаттуп- паттикатхи» 55/121 и «Дасабодхисатта-уддеши» 302/341.
			32. «Дасабодхисаттуппаттикатха» 61/128.
			33. Взято из перевода «Дасабодхисаттуппаттикатхи».
			34. «Дасабодхисаттуппаттикатха» переводит «даса-даса- сампанна нену» как «пыльца в десять локтей», что должно, по-видимому, означать «полный десяти мер пыльцы» (в Дасабодхисатта-уддеше написано «даса-да- са-аммана-ренука», где аммана — некая мера). Точный размер амманы неизвестен, но должен быть достаточно большим.
			35. «Буддавамса-аттхакатха» 430.
			36. «Анагатавамса», стих 134.
			37. «Дасабодхисатта-уддеша» 306-344.
			38. «Дигха-никая» III 211.
			39. Стих 138-142.
			40. Саядау, «Руководство по буддизму», 176-172, «Вишуд- димагга» VII 30.
			41. См. «Дигха-никая» II 39-41. Будда Готама говорит, что брахмы мира Суддаваса рассказывали ему о шести про­шлых Буддах
			42. «Суккха-випассака» переводится как «развивающий «сухое» наблюдение».
			43. «Вишуддимагга», гл. VII, 30. Более подробно см. «Маджхима-никая» II 20-25.
			44. Почитаемая Саядау говорит, что сюда включается и щедрость.
			45. См. «Ангуттара-никая» III 71-73. Мы перечислили их в том же порядке. Джханы добавляются к этим семи состояниям.